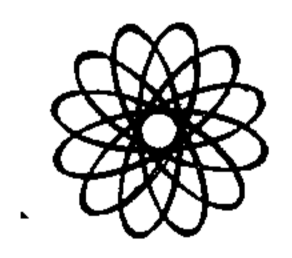
## श्रीमद् – बल्लभाचार्य – महाप्रभु – विरचितम्

# श्रीपुरुषोत्तमनामसहस्रम्

## श्रीमद्रघुनाथकृतनामचन्द्रिका व्याख्योपेतम्

श्रीमद् - बल्लभाचार्य - महाप्रभु - बंशावतंस -नित्यलीलास्थित - गोस्वामि श्री १००८ -श्रीगोविन्दराय - महानुभाव - स्मृतौ -तदात्मजै: - गोस्वामि - श्री १००८ -श्रीबालकृष्ण - श्रीकल्याणराय -श्री - बल्लभलाल - महोदयैः प्रकाशितम्



श्रीवल्लभाव्याः ५०

#### प्रकाशक :

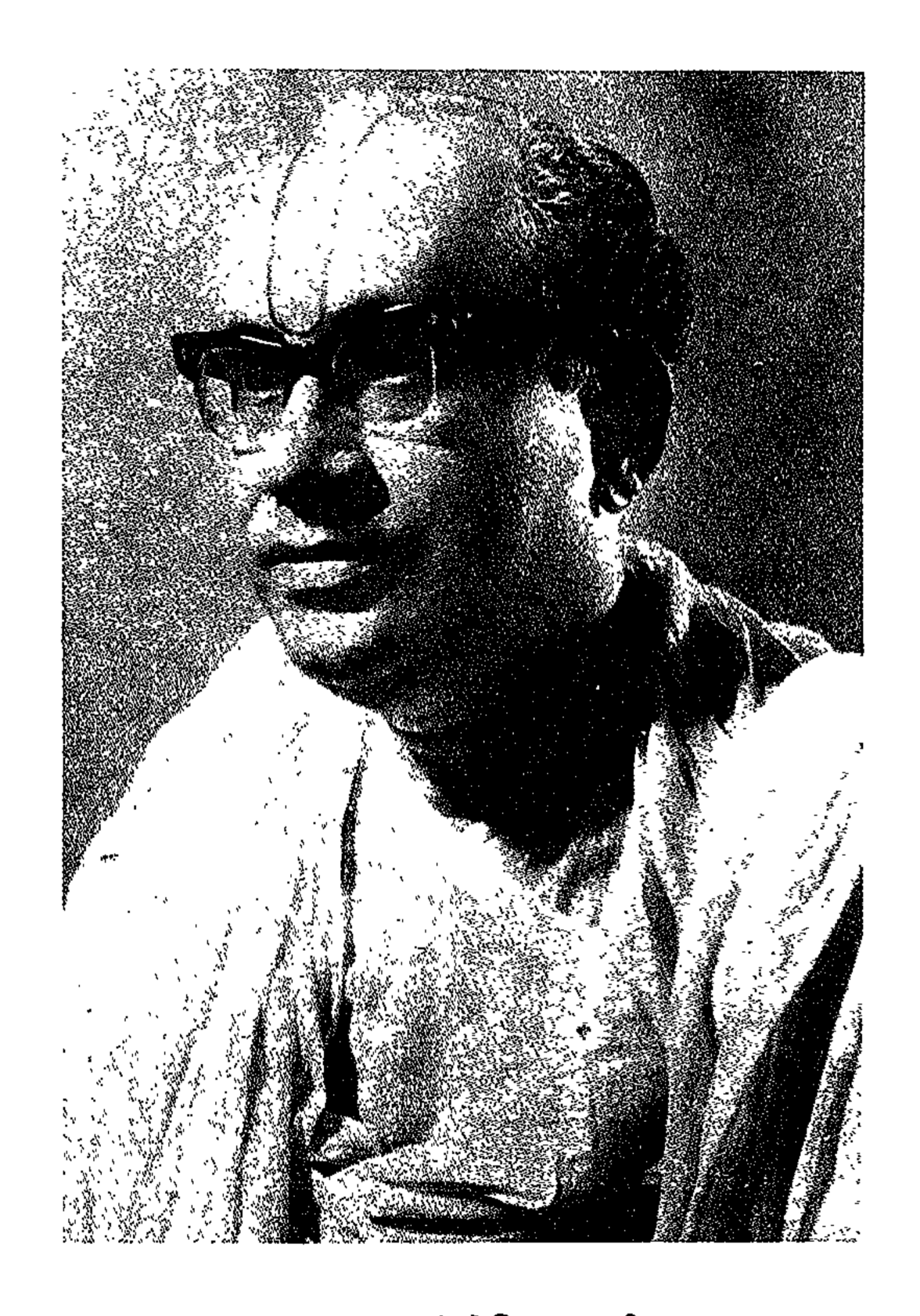
गोस्वामि श्री १००८ श्रीवालकृष्णजी, श्रीकत्याणरायजी तथा श्रीवल्लभलालजी, मोटु मन्दिर, भागा तालाव, सूरत, ३१५००३, भारत।

साधारण संस्करण २००० प्रति राज संस्करण १००० प्रति श्रीवल्लभाब्द:५०३

ग्रन्थ-परिचय लेखक: गोस्वामी श्याम मनोहर

#### मुद्रक :

वी. वरदराजन
एसोसिएटेड एडवर्टाइजर्स एंड प्रिंटर्स
५०५, तारदेव आर्थर रोड
बम्बई, ४०० ०३४



गोस्वामिश्री १००८ श्रीगोविन्दरायजी महानुभाव

## ।। श्रीकृष्णाय नमः।। ।। श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।।

### प्रन्थ-परिचय

कहा जाता है कि श्रीपुरुषोत्तमनामसहस्त्रम् ग्रन्थंकी रचना श्रीमहाप्रभुने अपने ज्येष्ठात्मज गोस्वामी श्रीगोपीनाथ प्रभुचरणके लिए की
थी। श्रीगोपीनाथ प्रभुचरणका यह नियम था कि वे समग्र श्रीमद्भागवतका परायण पूर्ण होनेपर ही प्रसाद ग्रहण करते थे। इस
कठोर नियमके कारण न केवल दैनंदिन व्यवहारमें ही अपितु
भगवत्सेवामें भी कुछ न कुछ असुविधा वनी ही रहती थी। फलतः
श्रीमहाप्रभुने भगवान्के नामात्मक स्वरूप श्रीमद्भागवतके गहन
समुद्रमें से चिन्तामणि रत्न जैसे एक सहस्त्र नामोंका समुद्धरण किया
और अपने ज्येष्ठात्मजको प्रदान किया।

इन भगवन्नामोंके चिन्तन-पठनसे श्रीमद्भागवतमें वर्णित सभी लीलाओंका चिन्तन-पठन सम्पन्न हो जाता है। श्रीमहाप्रभु आज्ञा करते हैं कि जो भी व्यक्ति श्रद्धापूर्वक चित्तको एकाग्र बना कर-इन नामोंके अर्थोंका अनुसन्धान करते हुए इन भगवन्नामोंका पाठ करेगा उसे भगवान् श्रीगोंविन्दके चरणोंकी प्राप्ति होगी ही। श्रीकृष्णमें भक्तिको वढ़ानेके लिए भी इन नामोंका चिन्तन-पठन उपयोगी सिद्ध होता है। इस श्रीपुरुषोत्तमनामसहस्रम् ग्रन्थका पाठ श्रीमद् भागवत के पाठके समान ही समझना चाहिये। "सहस्रं यैस्तु पठितेः पठितं स्यात् शुकामृतम्।"

प्रस्तुत संस्करण वि. सं. १९७४ में प्रकाशित संस्करणका ऑफसेट प्रोसेस द्वारा पुनर्मुद्रित रूप है। उक्त प्रथम संस्करणका सम्पादन श्रीमूलचन्द तुलसीदास तेलीवाला तथा श्रीभद्रशंकर जयशंकर शास्त्री ने किया था तथा प्रकाशक थे पेटलादी श्रीरणछोडदास वरजीवनदास श्रोफ। इन सभी महानुभावोंका हम कृतज्ञतापूर्वक स्मरण करते हैं।

## ग्रन्थसङ्ग्रहपरिचयः ।

अस्य प्रन्थस्य पुस्तकत्रयमुपलब्धम् । एकं शास्त्रिअवलरामभूधरजीतः प्राप्तम् । द्वितीयं श्रीवल्लभलालानाम् , शास्त्रिवसन्तरामतः प्राप्तम् । द्वितीयं भद्रशंकरस्य । त्रयमपि दीकामूलयुतम् , प्रायः शुद्धम् । त्रयमपि कचिदत्यन्तं सन्दिग्धम् , यथाशक्ति संशोध्य मुद्रितमस्माभिः । भगवद्धर्मपरायण रणछोडदास वरजीवनदास श्रोफेत्यस्य द्रव्यसाहाय्येनायं प्रन्थो मुद्रितः । प्रार्थयामहे चान्येपि श्रीमन्तो वैष्णवा एनमनुकुर्युरिति ।

#### ग्रन्थकृत्परिचयः ।

१ श्रीमद्भागवतपाठे श्रीमद्गोपीनाथेन श्रीमद्विष्ठळनाथेन वानुभूयमानं क्वेशमसह-मानैराचार्ये: श्रीमन्महाप्रभुभि: पुत्रवात्सल्येनेदं नामसहस्रं श्रीमद्भागवतसागरात् हर्या-वेशितचित्तेन समुद्धृतम् । अस्य पाठेन शुकामृतं श्रीमद्भागवतं पठितं भवति । श्रीमद्ध-ह्यभाचार्याणां प्रादुर्भावस्तु संवत् १५३५ चैत्रकृष्णे हरिदिने शुभे ।

२ नामसहस्रस्य व्याख्यातारः श्रीमद्रघुनाथचरणास्तु श्रीमद्रक्षभाचार्याणां द्वितीय-कुमारश्रीमद्विष्ठलनाथानां पञ्चमसूनवः कार्तिकशुक्रद्वाद्द्रयां संवत् १६११ वर्षे प्रादुर्भूताः । तेभ्यो विद्यादानं श्रीमद्रोक्कलनाथैः कृतमिति परम्परातो ज्ञायते । तद्वंशे रसाव्धिकाव्य-कर्तारः श्रीदेवकीनन्दनाः, श्रीसुबोधिनीलेखकृतश्च श्रीविष्ठलेशात्मजश्रीवक्षभाः प्रादुर्भूताः । अन्ययन्थाः स्तोत्राणि च तेषां नयमगोचरीभवन्तीति । प्रन्थसुद्रणप्रयोजनमन्ते भाषायां द्रष्टन्यम् ।

सुम्बई, श्रावणशुक्रएकादशी संवत् १९७४.

मूलचन्द्र तेलीवाला.

#### श्रीगोवधनेशो जयति।

\_\_\_\_\_

શ્રીપુરુષોત્તમસહસ્રતામની પ્રસ્તાવના <mark>આ</mark>ગત સૌ વૈષ્ણુવોને વિનંતિ છે કે શ્રી-પુરુષોત્તમસહસ્રનામની પ્રસ્તાવના લખવાની હોય જ નહી. એ બ્રંથજ એવો છે કે પ્રસ્તાવના લખી શકાય નહી. પણ આ બ્રંથ છાપવાનું કારણ જાણુંનું આવશ્યક છે.

ન્યારે હું સંવત્ ૧૯૭૩ માં વૈશાખ માસમાં શ્રીનાથદ્વાર અમારા શ્રીવહું છેમહારાજ સાથે ગયો હતો તે વખતે માટા અક્ષરના પાંડશ બન્યના ગૂટકો શ્રીગાસ્વામી શ્રીગાવર્ધનલાલ ટીકાયતને આપેલો, તે પરથી પોતેશ્રીએ સૂચવેલું કે આવા મોટા અક્ષરનો શ્રીપુરુષાત્તમસહસનામનો ગૂટકો બહાર પહે તો ઘણાને ફાયદો થાય, પાઠ કરવાને સુગમ પહે, અને ઘણા કરશે, તેથી નેકે તેવા મોટા ટાઈપમાં આ છાપવામાં આવ્યો નથી, પણ આમાં શ્રીરશુનાથ છાની નામચન્દ્રિકા ઢીકા સાથે લેવાનું ભાઈ મૂલચંદ્ર તેલીવાલાએ જણાવવાથી તે કામ હાથમાં લીધું, અને તેમની મદદથી આ છાપ્યું છે. ઉમેદ છે કે વખત અને સંત્રોગો અનુક્લ હશે તો આવતી સાલ હજી પણ શ્રીઢીકાયતની આજ્ઞાનુસાર મોટા ટાઈપમાં પાઠ કરવાનું આજ પુસ્તક મૂલમાં છાપી બહાર પાઢી શકું તો તે શિઢીકાયત શ્રીગાવર્ધનલાલ ની કૃપાજ સમજવી, અને જે કાંઈ મારાથી ખને છે તે હું નથી કરતો પણ મારા શરૂ શ્રીગિરિધરલાલ અવા દયા કરી જે કંઈ ખૃહિને પ્રેરે છે તેટલું તેમની ઇચ્છાથી થાએ છે એમ માનું હું એજ. આશા છે કે સૌ આવી રીતે સસ્તા પુસ્તકો બહાર પાડશે, તો તે સૌને ઉપયોગના થશે છે.

સંવત ૧૯૭૪ શ્રાવણ શુદ્ધ ૧૧) માધવ ભવન ઢે. સુંબઈ કાંદાવાડી. લી. સેવક, દાસાનુદાસ રણછોડદાસ વરજીવનદાસ પેટલાદી.

#### श्रीकृष्णाय नमः

र्थागीयोजनवहुभाय नमः।

#### श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

## श्रीपुरुषोत्तमनामसहस्रम्।

## श्रीरघुनाथकृतनामचन्द्रिकाटीकासंविलतम्।

व्रजस्त्रीवित्रयोगाप्तिशमनाय य उत्थितः । दिनान्तेऽद्धुतजीमृतस्तच्छायाऽस्तु सदा मिय ॥ १ ॥ आचार्यचरणद्वन्द्वं भक्तिज्ञानाञ्जभास्करम् । नमस्यामि मनःकर्मवाग्भिरन्तस्तमोपहम् ॥ २ ॥ यत्कृपादृष्टिवृष्टेन दैवदग्धोपि तत्क्षणात् । प्ररोहित निजेच्छाभिस्तं वन्दे कमपीश्वरम् ॥ ३ ॥

इह तावत्प्रथमं सकलिगमकल्पगदपफलरूपश्रीभागवतशास्त्रस्य स्वल्पाक्षरेः सर्व-परिज्ञानार्थं तत्प्रतिपाद्यलीलाविशिष्टश्रीकृष्णसहस्रनामानि विवक्षवो वस्तुनिर्देशरूपं मङ्गलमा-चरन्त्याचार्याः पुराणपुरुष इति ।

> पुराणपुरुषो विष्णुः पुरुषोत्तम उच्यते । नाम्नां सहस्रं वक्ष्यामि तस्य भागवतोद्धतम् ॥ १ ॥

गीतायामन्यत्रापि पुराणो यः पुरुषः स एव पुरुषोत्तमपदवाच्यः, सोऽत्र श्रीकृष्ण एव, तस्य नाम्नां सहस्रं श्रीभागवतशास्त्रादुद्धत्य वक्ष्यामीत्यर्थः ॥ १ ॥

प्रतिबन्धबाहुल्यात् तन्निवृत्त्यर्थं पुनर्नतिरूपं मङ्गलमाचरन्ति यस्येति ।

यस्य प्रसादाद्वागीशाः प्रजेशा विभवोन्नताः। क्षुद्रा अपि भवन्त्वाशु श्रीकृष्णं तं नतोस्म्यहम्॥ २॥

क्षुद्रा अपि यस्य प्रसादाद्वागीशाः प्रजेशाः विभवेन ऐश्वर्येण उन्नताः प्रवृद्धाश्च, आशु शीघ्रमेव भवन्ति, तं श्रीकृष्णं नतोऽस्मीति सम्बन्धः ॥ २ ॥

लीलातन्निबन्धननाम्नामानन्त्यमाहुः **अनन्ता** इति ।

अनन्ता एव कृष्णस्य लीला नामप्रवर्तिकाः। उक्ता भागवते गुढाः प्रकटा अपि कुत्रचित्॥ ३॥ भागवतशास्त्रे श्रीकृष्णस्य नामप्रवर्तिका छीछा यद्यप्यनन्ता नास्त्यन्तो यासां ता उक्ताः, तादश्योऽपि गूढाः कचिदिभिप्रायवशात् कुत्रचित् प्रकटा अप्युक्ताः प्रकरणादि-वशात् ॥ ३ ॥

ठीलानामनन्तत्वात् कासाश्चिद्गृहत्वात् तत्प्रतिपाद्यनामभिः शुकामृतपरिज्ञानाप्रसक्तौ यावलीलानामपाठेन सकलचारितार्थ्यं तावन्त्येव प्रतिज्ञानते अतः इति ।

> अतस्तानि प्रवक्ष्यामि नामानि मुरवैरिणः। सहस्रं यैस्तु पठितैः पठितं स्थाच्छुकामृतम्॥ ४॥

उक्तहेतोर्नामभिः सहस्रसंख्याकैः पठितैः शुकामृतं पठितं भवति, तान्येव वक्ष्यामी-त्यर्थः ॥ ४ ॥

'संसारसर्पदष्टस्य नष्टचेष्टैकभेषजम् । कृष्णेति वैष्णवं मन्नं श्रुत्वा मुक्तो भवेन्नरः' । 'मन्नोऽप्येकस्तस्य नामानि यानि' इत्यादिवाक्यैनीम्नां मन्नरूपत्वात्तस्य च ऋष्यादिकमाहुः कृष्णेत्यारभ्य सिद्धिः दारणसंस्मृति'रित्यन्तेन ।

कृष्णनामसहस्रस्य ऋषिरग्निनिस्पितः।
गायत्री च तथा छन्दो देवता पुरुषोत्तमः॥ ५॥
विनियोगः समस्तेषु पुरुषार्थेषु वै मतः।
बीजं भक्तिप्रयः शक्तिः सत्यवागुच्यते हरिः॥ ६॥
भक्तोद्धरणयत्रस्तु मन्नोत्र परमो भतः।
अवतारितभक्तांशः कीलकं परिकीर्तितम्॥ ७॥
अस्रं सर्वसमर्थश्च गोविन्दः कवचं मतम्।
पुरुषो ध्यानमन्नोकतः सिद्धिः शरणसंस्मृतिः॥ ८॥

ऋष्यादिज्ञानस्य जपादिष्वावश्यकत्वादज्ञाने दोषश्रवणात्, तथाचोक्तं छन्दोगैः 'यो ह वा अविदितार्षयच्छन्दोदैवतन्नाह्मणेन मन्नेण यजित याजयित वे'त्यादिना । अत्राग्निः स्वयमेव, छन्दस्सु गायत्र्याः प्राधान्याच्छ्रीभागवतस्य तद्रपत्वात् तच्छन्दस्कत्वं 'गायत्री छन्दसामहं'मिति । भक्तप्रियो भगवानेव 'यो मद्भक्तः स मे प्रियः' इत्यादिवाक्यात्, सत्यवात्रपः प्रणवरूपः, मक्तोद्धरणं मक्तक्षेशनिवृत्तिस्तत्र यत्नो यस्य, अवतारितः प्रकटीकृतः भक्तानामंशो येन ध्यानं ध्येयव्य वस्तित्वत्यर्थः, कर्मणि ल्युद् । पुरुषः पुरुषोत्तमः 'श्रीकृष्णः श्ररणं ममे'ति नैरन्तर्येण स्मृतिः संस्मृतिः ॥ ५-८॥

अथ जप्यमाह । आदौ सर्वशास्त्रार्थरूपं वक्ष्यमाणसर्वनामप्रतिपाद्यवाचकं फलरूपं नामाह श्रीकृष्ण इति ।

> श्रीकृष्णः सिचदानन्दो नित्यलीलाविनोदकृत्। सर्वागमविनोदी च लक्ष्मीशः पुरुषोत्तमः॥ ९॥

सर्वनामप्रतिपाद्यवाचकं त्विदमेव, परब्रह्मवाचकत्वात् । तदुक्तमुद्योगे 'कृषिर्भूवाचकः शब्दो णश्च निर्वृतिवाचकः । तयोरैक्यं परं ब्रह्म कृष्ण इत्यभिधीयते' । श्रीकृष्णावतारकथो-पक्रमे श्रीविष्णुपुराणेप्युक्तं 'यदोर्वशं नरः श्रुत्वा सर्वपापैः प्रमुच्यते । यत्रावतीर्णं विष्णवाख्यं परं ब्रह्म नराकृती'ति । श्रीभागवतेपि 'कृष्णस्तु भगवान् स्वय'मिति । श्रीकृष्ण इत्यारभ्य श्रीमद्भागवतागम इत्यन्तेन यानि नामानि उक्तानि तानि गूढळीलोक्सैवेति ज्ञायते । अत एव प्रथमस्कन्धे स्फुटं मूलार्थैक्यं नोपलभ्यते । तानि च प्रथमस्कन्धविषयकाण्येव । यद्वा । श्रीकृष्णस्य स्वरूपप्रतिपादकान्येवैतानि नामानि । यद्वा । 'जन्माद्यस्य यतोऽन्वयादितरतश्रे'-त्येतदर्थकं श्रीकृष्ण इति नाम ज्ञेयम् । तथैवोपपत्तेः । संचिद्यनन्द इति । 'सद्भावे साधुभावे च सदित्येतत्त्रयुज्यते । त्रशस्ते कर्मणि तथा सच्छन्दः पार्थ युज्यते । यज्ञे तपसि दाने च श्थितिः सदिति चोच्यते । कर्म चैव तदर्थीयं सदित्येवाभिधीयते' इत्यनेन सच्छन्दार्थः सर्वोप्यत्र ज्ञेयः । चेतनं चित्स्वप्रकाशं ज्ञानं, आनन्दः स्वरूपं, सच्चिद्ध्यां विशिष्ट आनन्दः सचिदानन्दः सचिदानन्दविग्रह इत्यर्थः । अत्र चिच्छब्देन ज्ञानाभिधानात् तेना'र्थेष्वभिज्ञ' इत्येतदर्थकमिदं नाम ज्ञेयम् । भगवञ्ज्ञानं तु सदानन्दसहितमेवेति तयोरप्युक्तिः । नित्यंली-लाबिनो दक्कदिति । निस्रो यो ठीठाविनोदस्तं करोति प्रकटयतीति तथा, निस्रठीठाया वा विनोदकृत्, नित्ये ठीठादौ ठीठावसरे वेणुना भक्तप्रेरणकृदिति वा, 'खरा'डित्येतदर्थ-कमिदं नाम ज्ञेयम् । सँवीगमविनोदी चेति । सर्वे ये आगमास्त एव विनोदो यस, 'निःश्वसितमस्य वेदा' इति वाक्यात् । सर्वेष्वागमेषु यो विनोदस्तत्तद्देवतोपासनार्थं विविधधर्मी-पदेशस्तद्वानिति वा, 'वेदैश्व सर्वेरहमेव वेद्य' इति वाक्यात् । 'येप्यन्यदेवताभक्ता यजन्ते श्रद्धयान्विताः, तेऽपि मामेव कौन्तेय यजन्त्यविधिपूर्वक'मित्यादिवाक्याच तद्वत्त्वं खस्यैवेति । यद्वा । सर्वेरागमैर्यो वेः कालस्य नोदः प्रेरणं 'यावजीवमप्रिद्दोत्रं जुहोती'त्यादिभिः कालया-पूर्न तद्वानित्यर्थः । 'तेने ब्रह्म हृदा य आदिकवये' इत्येतदर्थकमिदं नाम ज्ञेयम् । लक्ष्मीशा इति । लक्ष्म्याः कान्तिरूपाया विभूतिरूपायाश्रेश इत्यर्थः । लक्ष्म्याः सर्वमोहकत्वात्तत्सम्ब-न्धित्वेन 'मुह्यन्ति यत्सूरयः' इत्येतदर्थकमिदं नाम ज्ञेयम् । पुरुषोत्तम इति । पुरुषेषु ब्रह्या-दिषूत्तमः सर्वोपास्यत्वात् । कर्मधारये तृत्तमशब्दस्य पूर्वनिपातः स्यात् , षष्ठीतत्युरुषस्य 'न निर्धा-रण' इति निषेधात् । वस्तुतस्तु भगवति जात्यादिभिर्निर्धारणासम्भवात् सा सम्बन्धषष्ठघेवेति षष्ठीतत्युरुष एव । यद्वा । युरुषादक्षरादुत्तमः, 'यस्मात् क्षरमतीतोऽहमक्षरादिष चोत्तमः । अतोऽस्मि लोके नेदे च प्रथितः पुरुषोत्तमः' इति वाक्यात् , पश्चमी योगविभागात् समासो ज्ञेयः । 'तेजोवारिमृदां यथा विनिमयो यत्र त्रिसर्गी मृषा धाम्ना स्वेने'त्येतदर्थकिनदं नाम ज्ञेयम् ॥ ९ ॥

> आविकालः सर्वकालः कालात्मा माययाष्ट्रतः। भक्तोद्धारप्रयक्षात्मा जगत्कर्ता जगन्मयः॥ १०॥

आदिकारु इति । आदिश्वासौ कालश्चेति । यद्वा । पूज्यमानपदार्थेष्वादिः कालो यस्य । तथा च श्रुतिः 'सर्वे निमेषा जित्तरे विद्युतः पुरुषादि । कला मुहूर्ताः काष्टाश्राहोरात्राश्र सर्वश' इति, स्मृतिरपि 'यतः सर्वाणि भूतानि भवन्त्यादियुगागमे । यस्मिश्च प्रलयं यान्ति पुनरेव युगक्षय'इति । अन्यकालस्य जन्यत्वेन कुलकसम्बन्धेप्यादिकालस्य परमेश्वररूपत्वात् तत्सम्बन्धाभावेन 'सदा निरस्तकुहक'मित्येतदर्थकमिदं नाम ज्ञेयम् । स्विकाल इति । ्रवः आदिमध्यान्तरूपः स चासौ कालश्रेति, अत एव भगवताप्युक्तं 'अहमादिश्र मध्यं च भूतानामन्त एव चे'ति । सर्वं कलयतीति, 'कलयति जगदेष कालोऽनन्त' इतिवाक्यात् । यद्वा । सर्वं च तत् कं सुखं च आसमन्तालाति आदत्त इति, 'सच त्यचाभव'दिति श्रुतेः । सर्वपदेन सत्यरूपस्य विवक्षितत्वात् तादृशकालरूपप्रतिपादकं 'सत्यं परं धीमही' त्येतदर्थक-मिदं नाम ज्ञेयम् । कार्लातमेति । काल आत्मा खरूपं यस्य, 'कालः कलयतामहम्' 'का-लोऽस्मि लोकक्षयकृत्प्रवृद्धः' 'अहमेवाक्षयः कालः' इत्यादिवचनात् । यद्वा । कालो रुद्रः स आत्मा अहङ्काररूपो यस्य। यद्वा। 'यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानि'रित्यादिवाक्यात् काले धर्म-सत्पीडाकाले आत्मा अवतारो यस्य । 'धर्मः प्रोज्झितकैतवोत्र परम' इत्येतदर्थकं नाम ज्ञेयम् । भाषयावृत इति । मायया अविद्या श्रिया वा वृतः सेव्यत्वेन स्वीकृत आवृत इति वा, अक्षरपरब्रह्मणोर्मध्येऽन्तरायभूतत्वात् । यद्वा । मायया आवृतः अस्पष्ट इति । 'निर्मत्सराणां सता'मित्येतदर्थकमिदं नाम ज्ञेयम् । भैक्तोद्धारप्रयत्नात्मेति । भक्तानामुद्धरणमुद्धारिश्व-विधदुःखदूरीकरणम् , तदर्थो यः प्रयत्न उद्यमस्तत्र आत्मा अन्तःकरणं यस्य । अथवा । भक्ती-द्धाराय प्रयत्नरूपः, अतः साधनं भगवानेवेति भावः । 'वेद्यं वास्तवमत्र वस्त्वि'त्येतदर्थकिमिदं ज्ञेयम् । जेगत्कर्तेति । जगतः स्थावरजङ्गमरूपस्य कर्ता, तदुपादानगोचरापरोक्षज्ञानचिकीर्षा-प्रयत्नवानित्यर्थः । यद्वा । घटपटादिष्वपि साक्षात्कर्ता कुलालादिवत् , न तु नैयायिकादि-वत् क्षित्यादिमात्रकर्तृत्वेनेति । तथाच श्रुतिस्मृतिनिचयोपि 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते' 'ऋषयः पितरो देवा महाभूतानि धातवः । जङ्गमाजङ्गमं चेदं जगन्नारायणोद्भवम्'। 'अहं सर्वस्य प्रभवो मत्तः सर्वं प्रवर्तते' इत्यादि । अत्र सर्वजगत्कर्तृत्वोक्त्या भक्तानां सकल-वाञ्छितार्थकरणात् 'शिवद'मित्येतदर्थकमिदं नाम ज्ञेयम् । ज्ञेगन्मय इति । पूर्वे कारण-रूपत्वमुक्तमिदानीं कार्यरूपत्वमपि तस्यैवेति जगन्मयत्वं, अभेदे मयद् । तथा च श्रुतिः 'पुरुष एवेद ए सर्वम्' 'ब्रह्म विश्वमिदं जगत्' 'मत्तः परतरं नान्य'दिति गीतायाम् , ज्योतींषि विष्णुर्भुवनानि विष्णुर्वनानि विष्णुर्गिरयो दिशश्च । नद्यः समुद्राश्च स एव सर्वो यदस्ति यन्नास्ति च वित्रवर्ये'त्यादिविष्णुपुराणवचनाच । अत्र भगवत एव जगद्रपत्वोत्तया भक्ता-नामपेक्षितभगवद्रपुस्फूर्तेः सर्वत्र सुलभत्वात् 'तापत्रयोन्मूलन'मित्येतदर्थकमिदं नाम युक्तं ज्ञेयम् ॥ १० ॥

#### श्रीरघुनाथकृतनामचिन्द्रकाटीकासंवलितम् ।

### नामलीलापरो विष्णुर्व्यासातमा शुकमोक्षदः। व्यापिवैकुण्ठदाता च श्रीमद्भागवतागमः॥ ११॥

र्नीमलीलापर इति । नामप्रवर्तिका लीला नामलीला तत्परस्तन्निष्ठ इत्यर्थः । नामलीले परे उत्कृष्टे यस्येति वा, नामठीले पिपर्ति पूर्यति वा, ताभ्यां पूर्ण इति वा नामलीलापरः । नाम्नां तुत्कृष्टत्वं सर्वत्र श्रूयते । तदुक्तं बृहन्नारदीये 'हरेर्नामैव नामैव नामैव मम जीवनम् । कठी नास्त्येव नास्त्येव नास्त्येव गतिरन्यथा' । पद्मपुराणेपि 'अनन्यगतयो मर्त्या भोगिनोपि परन्तप । ज्ञानवैराग्यरहिता ब्रह्मचर्यादिवर्जिताः । सर्वधर्मोज्ञिता विष्णोर्नाममात्रैकजल्पकाः । सुखेन यां गतिं यान्ति न तां सर्वेपि धार्मिकाः'। पुराणान्तरेपि 'नाम्नोस्ति यावती शक्तिः पापनिर्दहने हरेः । तावत्कर्तुं न शकोऽति पातकं पातकी नरः' इत्यादिबहन्येव वचनानि सन्ति, तानि सर्वाणि ग्रन्थविस्तरभयान्नेह लिख्यन्ते । लीलानामप्युक्तृष्टत्वं श्रूयते । तदुक्तं भगवता 'जन्म कर्म च मे दिव्यमेवं यो वेत्ति तत्त्वतः । त्यक्त्वा देहं पुनर्जन्म नैति मामेति सोऽर्जुन' इति । 'चरितं रघुनाथस्य शतकोटिप्रविस्तरम् । एकैकमक्षरं प्रोक्तं महापातक-नाशन'मिति वाल्मीकिरिप, अस्मिन्नर्थे श्रुतयोपि 'विष्णोर्नु कं वीर्याणि प्रवोचम्' 'विष्णोः कर्माणि पश्यत यतो व्रतानि पश्पशं इत्यादि । एवं सर्वोत्तमनामलीलाप्रवर्तक इत्यर्थः । 'श्रीमद्भागवते महामुनिकृते किं वा परै'रित्येतदर्थकमिदं नाम ज्ञेयम्, नामलीलाप्रतिपादक-श्रीभागवताभिधानात् । विष्णुरिति । विषेव्यापिकत्ववाचिनो नुप्रत्ययान्तस्य रूपम् । वेवेष्टि व्याप्नोति विश्वं विष्णुरिति, देशतो वस्तुतश्चापरिच्छेद्य इत्यर्थः। व्यापकत्वे श्रुतिरपि, 'अन्त-र्बहिश्च यत्सर्वं व्याप्य नारायणः स्थितं इति । यद्वा । विश प्रवेशन इत्यस्य नुप्रत्ययान्तस्य रूपम् । यथोक्तं विष्णुपुराणे 'यस्मात्सर्वमिदं विश्वं तस्य शक्त्या महात्मनः । तस्मादेवोच्यते विष्णुर्विशेर्धातोः प्रवेशना'दिति । तथैव वाराहेऽपि, 'विशप्रवेशने धातोस्तत्र नुप्रत्ययादनु विष्णुर्यः सर्ववेदेषु परमात्मा सनातन' इति । 'ईश्वरः सद्यो हृद्यवरुध्यतेऽत्र कृतिभिः शुश्रू-षुभिस्तत्क्षणा'दित्येतदर्थकमिदं ज्ञेयम् । ज्ञापनशीलस्य सर्वत्रोपलब्धः कृतिनां सुलभत्वात्सद्यो हृद्यवरोधो युक्त इति । व्यासात्मेति । व्यासः पराशरपुत्रः कृष्णद्वेपायनः, स आत्मा अव-तारो यस, तस्यात्मेति वा । अष्टाविंशतिव्यासमध्ये असीव मुख्यत्वात् । तथा चोक्तम् 'कृष्णद्वैपायनं व्यासं विद्धि नारायणं प्रभुम् । कोह्यन्यः पुण्डरीकाक्षान्महाभारतकृद्भवेत् ' व्यासस्य वेदरूपवृक्षविस्तारस्यात्मा । तत्सारभूतफलमिति यावत् । तेन 'निगमकल्पतरोर्गिलेतं फल'मित्येतद्र्थकभिदं पर्यवसितं नाम ज्ञेयम् । शुक्रमोक्षद इति । शुकाय मोक्षं माया-बन्धाभावं ददातीति । तच ब्रह्मवैवर्तादिषु स्फुटं श्रूयते । शुकस्तु मातृकुक्षेर्निर्गमं मन्यमानः पश्चाद्धासाग्रहात् साक्षाद्भगवन्तं मायाबन्धाभावं प्रार्थ्य निर्गत' इति । अत्र शुकस्य मोक्षो मायास्पर्शाभाव एव । 'शुकमुखादमृतद्रवसंयुत'मिल्येतदर्थकमिदं नाम ज्ञेयम् । उँचापिषे-कुण्ठद्भारत चेति । व्यापी व्यापको ब्रह्मात्मको ज्ञानघनः । स चासौ वैकुण्ठश्रेति, तस्य

दाता भक्तेभ्य इति । पुरुषोत्तमाधिष्ठितलोकस्य ज्ञानात्मकत्वमथर्वशिरउपनिषदि श्रूयते, 'वैकुण्ठभवनयोगं गमिष्यित तिददं परं पुण्डरीकं विज्ञानघन'मिति, भगवानिप 'न तद्धासयते स्यों न शशाङ्को न पावकः । यद्गत्वा न निवर्तन्ते तद्धाम परमं ममे'ति । ताद्दशस्यैकान्त-भक्तेभ्य एव दातेति भावः । चकारः सर्वत्रान्ते श्रूयमाणः श्रीकृष्ण इति इदं नाम समु-चिनोति, यतस्त्रज्ञामप्रपश्चरूपत्वेनान्यञ्चाद्वामिति । 'पिवत भागवतं रस'मिलेतद्र्थकिमिदं नाम ज्ञेयम् । अत्र वैकुण्ठस्थितानन्दरसतुल्यत्वेन युक्तमेतद्र्थकत्वमिति भावः । श्रीमैद्भाग-वतागम इति । भगवहीलात्रतिपादकत्वेन 'धमेः प्रोज्ञ्चितकेतव' इत्यादिना सर्वशास्त्रापेक्षयोन्द्रव्येन च, श्रीमत् शोभायुक्तं यद्वागवतं तदागमः शास्त्रं यस । यद्वा । श्रीमद्भागवतमान्समन्ताद्भमवि नारदोपदेशद्वारा व्यासान्तःकरणे प्रकटितत्वात् । यद्वा । श्रीमद्भागवतस्य आगमः प्रादुर्भावो यस्मात् , तद्रप इनि वा । यद्वा । मदनं मदिश्रया मत् श्रीमत् , स एवोपादेयत्वेन भागो विद्यते यस्म, ताद्वप्रदृष्णेण आगमः न ज्ञायत इत्यर्थः । 'आलयं मुहुरहो रिसका भुवि भावुका'इत्येतदर्थकिमिदं नाम ज्ञेयम् । अत्रैकोनविंशतिनाम्नां जनमाद्यस्येन्त्यारम्य श्लोकद्वयार्थान्तर्गतत्वं यथासम्भवमुह्नीयम् ॥ ११ ॥

इत ऊर्ध्व निगमकल्पतरोरित्येतत्र्यतिपाद्यनामाह श्रुंकचाममृताब्धीन्दुरिति । शुक्रवागमृताब्धीन्दुः शौनकाद्यक्तिष्ठदः । भक्तिप्रवर्तकस्त्राता व्यासचिन्ताविनाशकः ॥ १२॥

श्रीभागवतशास्त्रं गाम्भीर्यादिगुणेः तदिन्दुस्तत्सारभृत इत्यर्थः । यद्यपि समुद्रे इन्द्रतिरिक्ता-न्यपि रत्नानि सन्त्येन, तथापि चहुगुणाकरत्वात् , आह्नादकत्वाच तद्धक्तिः । श्रीनिकाच-व्यपि रत्नानि सन्त्येन, तथापि चहुगुणाकरत्वात् , आह्नादकत्वाच तद्धक्तिः । श्रीनिकाच-व्यि रत्नानि सन्त्येन, तथापि चहुगुणाकरत्वात् , आह्नादकत्वाच तद्धक्तिः । श्रीनिकाच-विलेख्यन्त्यस्थि स्तागमनं श्रीनकप्रशादिकं केवलं भगवत्कृत-मिति श्रीनकादीनामखिलखानल्पसेष्टस्य भक्तियोगस्य सम्पन्नत्वात् तत्प्रद इत्यर्थः । भेक्ति-प्रवर्तक इति । श्रीनकादीनां सर्वपुराणेतिहासादिकश्रवणतः कर्मज्ञानादिसिद्धावि महद-नुग्रहेकलम्यस्य भक्तियोगस्यासिद्धत्वात् एतच्छास्त्रश्रवणेन भक्तियोगस्यापि तेषु प्रवर्तकत्वात् तत्केवलं भगवत्कृतमिति भक्तिप्रवर्तकत्वम् , भक्तेः प्रवर्तको भक्तिप्रवर्तक इति । श्रीनिति । यतो भक्तिप्रवर्तकत्वमतस्रातृत्वं सर्वदुःखादिति युक्तमेव । यतो भक्तिप्रवर्तकत्वमतस्रातृत्वं सर्वदुःखादिति युक्तमेव । यतो मक्तिपतः सर्वाशुभिनवृत्तेः । तथाचोक्तम् , 'न कोधो न च मात्सर्यं न लोभो नाशुभा मितः । भवन्ति कृतपुण्यानां भक्तानां पुरुषोत्तम' इति । 'न वासुदेवभक्तानामश्रुमं विद्यते कचित् । जन्ममृत्युजराव्याधि-भयं नाप्युपजायते' । सर्वाभीष्टदत्वमि भक्तेः श्रूयते । तद्वक्तं बृहन्नारदीये । 'यस्य देवे परा भक्तिर्विभौ नारायणाह्ये। तस्य स्यात् सफलं जन्म मुक्तिश्चेन करे स्थिता। धर्मार्थकाममोक्षा-ख्याः पुरुषार्था दिजोत्तमाः । हरिभक्तिपराणां वै सम्पद्यन्ते न संश्चरः । यथा जलौकसां नित्यं जीवनं सिलिटं मतम् ।तथा समस्तिसदीनां जीवनं भक्तिरिष्यते ।यथा भूमें समाश्रित्स

सर्वे जीवन्ति जन्तवः। तथा मिक्तं समाश्रित्य सर्वकर्माणि साधयेत्' इत्येवमादीनि तत्रैवान्यत्रापि बहुन्येव वचनानि सन्ति, तथापि विस्तरभयात्र लिख्यन्ते सर्वाणि। व्यासचिन्ता-विभागिक इति । तदुक्तं प्रथमस्कन्धे, 'तथापि वत मे दैह्यो ह्यात्मा चैवात्मना विभाः। असम्पन्न इवाभाति बह्यवर्चस्व्यसत्तमः' इत्यादिना या व्यासचिन्ता निरूपिता नारदार्दारा, 'न यद्वचिश्वत्रपद'मित्यादिना 'समाधिने'त्यन्तां तां विशेषेण नाशयतीति ॥ १२ ॥

#### सर्वसिद्धान्तवागातमा नारदाद्याखिलेष्टदः। अन्तरात्मा ध्यानगम्यो भक्तिरस्नप्रदायकः॥ १३॥

सेविसिद्धान्तवागातमेति । सर्वासां वाचां मध्ये सिद्धान्तरूपा या वाक् समाधिभाषा तद्रप् इत्थर्थः । यद्वा । प्रतिक्तायामेव वाचि आत्मा निजं रूपं यस्येति वा, सर्वे ये सिद्धाः
कपिलादयस्तेषामन्तर्वाप्र्प इति वा । यतोऽस्मादिधको वक्तन्यपदार्थो नास्तीति । नैत्र दाद्यखिलेष्टद् इति । पूर्वजन्मनि दास्याः पुत्रत्वादितिनीचोऽपि, भगवद्भक्तिसम्बन्धात् प्रश्राजन्मनि
व्यासस्याप्युपदेष्टा जात इति, नारदस्य तदादीनां पर्वतिर्विप्रमृतीनां तत्सम्बन्धादेवाखिलेष्टदत्वमिति, अखिलान् सर्वान् इष्टानिममतानर्थान् ददातीति च तथा ।। औन्तरात्मेति । अन्तरन्तःकरणं तद्रप् इत्यर्थः । समाधावन्तःकरणस्य प्राधान्यात् तद्रप्त्वमुक्तम् । विभूतिषु तद्रपस्योक्तत्वात् । 'इन्द्रियाणां मनश्रास्मि भृतानामस्मि चेतने'ति । एवमुक्तेऽपि यदुत्कृष्टं तद्रगवदीयमेवेति ज्ञेयम् । तद्रपि भगवतैवोक्तम् । 'यद्यद्विभृतिमत् सत्वं श्रीमद्र्जितमेव वा । तत्तदेवावगच्छ त्वं मम तेजोंशसम्भव'मिति । ध्यानगम्य इति । घ्यानेन समाध्यावेशितचित्तेन
गम्यो ज्ञेय इति यावत् । 'आसीनोप उपस्पृश्य मनः प्रणिदधौ स्वयम् । भक्तियोगन मनसि
सम्यक् प्रणिहितेऽमले । अपश्यत् पुरुषं पूर्णं मायां च तद्रपाश्रया'मिति । भिक्तिरक्षप्रदायकः
इति । अत्र भक्तिरत्साधनं श्रीभागवततत्संहितारूपमपि रत्नमुच्यते । तस्य प्रकर्षण दायकः
दातेत्यथः । मिक्तपद्वाच्ये भक्तितत्साधने ज्ञेये ॥ १३ ॥

## मुक्तोपसृष्यः पूर्णात्मा मुक्तानां रतिवर्धनः। भक्तकार्यैकनिरतो द्रौण्यस्त्रविनिवारकः॥ १४॥

मुंक्तोपसृष्य इति । मुक्ताः भक्ता उप समीपे सृष्याः गन्तुं योग्या यस्येति । मुक्तानां स्वयमुपसृष्य इति वा, यतो मुक्तानामि परमगितिरूपत्वात् भजनार्थमेषामुपसृष्यो भवत्येवेति । यूर्णातमेति । पूर्णश्वासावातमा चेति । यद्वा । पूर्णानां भक्तिरसैकपूर्णानामात्मेति वा, सर्वगुणैः पूर्णः आत्मा यस्येति वा । पूर्णत्वं व्याप्तत्वम् । तदुक्तं 'भया ततिमदं विश्वं जगदव्यक्तमूर्तिने'ति । श्वतिरिप 'वृक्ष इव स्तब्धो दिवि तिष्ठत्येकस्तेनेदं पूर्ण पुरुषेण सर्व'मिति । यद्वा । पूर्णात्मा मुक्तात्मा शुकरूप एवेति यावत् । अत एवोक्तम् । 'सर्वेनिवृत्तिनिरतः सर्वत्रोपेक्षको मुनि'रिति । भुक्तानां रितवर्धन इति । सर्वतो मुक्तानामिप भक्तानां स्वस्मिन् रति स्वेहम् , अलौकिकीं भिक्तं वर्धयति प्रकटयतीति तथा । अत एवोक्तं, 'आत्मारामाश्च मुनयो निर्यन्था अप्युरु-

क्रमे । कुर्वन्सहैतुकीं भिक्तिमित्यंभूतगुणो हिरि'रिति । अक्तिकार्येकिनिरत इति । भक्तानां कार्यरूप एवैकिस्मिन्नथें नितरां रत उद्युक्तः । यद्वा । भक्तानां यत्कार्येकं भजनमेव तेनैव नितरां रमते रितं मन्यत इति यावत् । अत एवोक्तं 'भक्तयेव तुष्टिमभ्येति हिरिरन्यद्विडम्बन' मिति, 'यो मद्भक्तः स मे प्रिय' इत्यादिभिश्च । भक्तकार्येकिनिरतत्वं कुरुपाण्डवयुद्धे स्फुटमेव । द्रौणेर्यस्त्रविनिवारक इति । द्रौणेरश्वत्थाम्नोऽस्त्रस्य ब्रह्मशिरोनामकस्य विशेषेण निवारकः शमक इति यावत् । तदानीमर्जनस्य सन्देहेन अर्थनिश्चयाभावात् व्याकुलचित्तस्यास्त्रज्ञापनं तिन्नवारणोपायं च कृतवान् । तदुक्तं 'कृष्ण कृष्ण महाबाहो'इत्यादिना ॥ १४ ॥

#### भक्तस्मयप्रणेता च भक्तवाक्परिपालकः। ब्रह्मण्यदेवो धमात्मा भक्तानां च परीक्षकः॥ १५॥

में क्तस्ययप्रणेता चिति । भक्तानां पाण्डवानां समयस विस्मयस प्रकर्षेण नेता प्रापकः । यतो भगवन्मुसाद्वाह्याष्वयथ्यवणं विस्मयहेतुर्भवत्येव । तदेवोक्तं 'नैनं पार्थाहिसि प्रातु'मिलादिना। यद्वा । भक्तानां भीमार्जुनादीनां स्मयस गर्वस्य प्रणयनकर्ता तद्द्रीकरेंति वा । अश्वत्थामापमाननं स्वकर्तृकमेवेति तेषां मनस्यागतत्वात् गर्वः सम्भावित एव । भक्तावाः द्रौपद्याः वाचां परितः सर्वतः पारुको रक्षकः तथैव करणात् । यतः स्वोक्तवधमनादत्य कृष्णावचनमङ्गीकृतवान् । तदुक्तं 'निरीक्ष्य कृष्णापकृतं गुरोः सुत'-मिलादिना । अत एवाधिमनामानि । अह्याप्यदेव इति । ब्रह्मणि साधु ब्रह्मण्यः, स चासौ देवश्रेति । यदा । ब्रह्मण्येषु दीव्यति स्वच्छन्दं कीडिति, ब्रह्मण्यान् प्राप्नोति वा, ब्रह्मण्ये दीव्यतः इति वा । अत एव स्तुतौ 'नमो ब्रह्मण्यदेवायेति' । धर्मात्मेति । धर्म आत्मा स्वरूपं यस्यः, धर्मस्य सुविष्ठरस्यास्मेति वा, धर्मार्थमात्मा अवतारो यस्येति वा, धर्मार्थकत्वात् । तदुक्तं भगवतैव 'यदा यदा हि धर्मस्य ग्ठानिर्भवति भारत । अभ्युत्थानमधर्मस्य तदात्मानं स्वाम्यहम् । परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम् । धर्मसंस्थापनार्थाय सम्भवामि सुगे सुगे सुगे (परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम् । धर्मसंस्थापनार्थाय सम्भवामि सुगे सुगे दृति । धर्मे आत्मा चित्तं यस्येति वा । भक्तानां च परीक्षक इति । भक्तानां पाण्डवानां द्रौपद्या अपि परीक्षकः परीक्षाकर्ता, यतः पूर्वं ब्रह्मवापुत्रानं तत्परीक्षार्थमेव । अन्यथा अप्रे भगवानेव कथं वदेत् 'न हन्तव्य' इति।।१५॥

## आसन्नहितकर्ता च मायाहितकरः प्रभुः। उत्तराप्राणदाता च ब्रह्मास्त्रविनिवारकः॥ १६॥

अंशसन्नहितकर्ता चेति । आसन्नं शीन्नमेव हितस्य कर्ता न्रह्मवधान्निवर्तकर्त्वात् । यद्वा । आसन्नेषु अन्तरङ्गेषु हितकर्तेति वा । माथाहितकर इति । माथया लोकरीत्या धृतराष्ट्रादीनां हितं शोकापमार्जनरूषं करोतीति वा । यद्वा । प्रज्ञाचक्षुषोऽपि धृतराष्ट्रस्य पुत्रसेहमायया तस्यैवाहितकरः, सर्वक्षयकारकत्वात् । यद्वा । माथा शक्तिः, तस्यां स्थापिता अभयकरः स्वीयत्वात् । यद्वा मा श्रीः तत्सम्बन्धी योऽयः शुभावहो विधिः, अयः शुभावहो

विधि'रिति कोशात्, तत्रासमन्ताद्धितकरः । तत्रैव पाणिग्रहणार्थमाहितकरो वा, त्रह्मादिषु सत्स्विप ख्यमेवोढत्वात् । प्रमुरिति । प्रकृष्टो भवति त्रह्मादिभ्यः, प्रभवति सर्वकरणसमर्थत्वाद्धा प्रभः । युधिष्ठिरप्रतिपक्षक्षयपूर्वकं राज्यं दत्तवानश्रमेधैश्च याजितवान् । अत एवोक्तं 'साधिय-त्वाऽजातशत्रोः स्वं राज्यं कितवैर्हतम् । धातियत्वाऽसतो राज्ञः कचस्पर्शक्षतायुषः । याज-यित्वाश्वमेधैस्त'मित्यादिना । उत्तराप्राणदाता चिति । उत्तरायाः वैराट्याः गर्भरक्षणेन प्राणान् दत्तवानिति तथा । यद्धा । अप्राणस्य गर्भस्य दाता, त्रह्मास्त्रदग्धस्यापि पुनर्जीवित-करणात् । क्रिंह्मास्त्रविनिवारक इति । त्रह्मास्त्रस्य विशेषतो निवारको निवृत्तिकर्तेत्यर्थः । यतस्तस्यास्त्रस्थामोघत्वात्पुनरुद्धवो भवेदपीति विशेषतो निवारणम् । तदुक्तं 'यद्यप्यस्तं त्रह्माश्चर अमोधं चाप्रतिक्रियम् । वैष्णवं तेज आसाद्य समशाम्यद्भगृद्धहे'ति ॥ १६ ॥

#### सर्वतः पाण्डवपतिः परीक्षिच्छुद्धिकारणम् । गृहात्मा सर्ववेदेषु भक्तेकहृदयङ्गमः॥ १७॥

सुँवेतः पाण्डवपतिरिति । सर्वस्मात् अनिष्टात् पाण्डवानां पतिः पालको रक्षक इति यावत् । यद्वा । सर्वतोप्यन्यस्मात्पाण्डवानामेव पतिः स्वामी, यतस्तेषामिहिकं पारलौ-किकं च द्वयमपि भगवदेकनिबन्धनमिति । पँरीक्षिच्छुद्धिकारणमिति । परीक्षितः राज्ञः शुद्धेः पावित्र्यस्य कारणं हेतुरित्यर्थः । भगवता साक्षाद्रक्षितत्वात् , गर्भदोषदूरीकरणाच्छ-द्धिहेतुत्वम् । यद्वा । अग्रे श्रीभागवतश्रवणात् भाविनीं शुद्धिं प्रति कारणत्वं रक्षाकरणेन, तदर्थमेव रक्षापि । अत एवाचार्यरप्युक्तं 'वैयासिकः स भगवानथ विष्णुरात'मित्यत्र विष्णु-रातपद्व्याख्याने विष्णुना एतदर्थमेव रक्षितः । अन्यथा पुरुषार्थी न सिध्यतीति किं रक्षणे-नेति । गुँढातमा सर्ववेदेष्विति । गूढः गुप्त आत्मा स्वरूपं सर्वेष्वपि वेदेषु यस्य स तथा। अत्रासमस्तपदद्वयस्याप्येकपदरवं संज्ञायामविरुद्धमेव सर्वत्रापीति ज्ञेयम् । महाभारतीयसहस्र-नामखपि तथैवाम्नातत्वात् । तद्यथा 'मुक्तानां परमा गतिः' 'श्रीमतां वर' इत्यादि तद्वदत्रा-पीत्यर्थः । यद्यपि 'वेदैश्च सर्वेरहमेव वेद्य' इत्यादिभिर्भगवानेव सर्वत्र वेदेषु पुराणेष्वपि प्रति-पाद्यत्वेन श्रुयते । तथाचोक्तं 'वेदे रामायणे पुण्ये पुराणे भारते तथा । आदावन्ते च मध्ये च हरिः सर्वत्र गीयत' इत्यादिभिः, तथापि विशिष्यवेदादिष्वपि खरूपयाथार्थ्यं नास्तीति तथोक्तम्। अत एव श्रुयतेपि 'यतो वाचो निवर्तन्ते' 'न तं विदाथ य इमा जजाने'ति। वेद-स्यापि यथार्थस्वरूपापरिज्ञानं स एवाह। तथाहि। 'प्र तत्ते अद्य शिपिविष्ट नामार्थः सू शामि वयुनानि विद्वान् । तं त्वा गृणामि तवसमतव्यान् क्षयन्तमस्य रजसः पराके इति । अर्थस्तु हे शिपिविष्ट! विष्णो! तत् लोकवेदप्रसिद्धं ते तव नाम अहं प्रशंसामि । कीदशोसि त्वं ? अर्थः मम स्वामी, पुनः कीदशोसि ? वयुनानि ज्ञानोपायान् विद्वान् जानानः तादृशं त्वामहं गृणामि स्तौमि, कीदृशं तवसं प्रवृद्धं सर्वतः, अहं कीदृशः ? अतव्यान् अतवीयान् क्षुद्रः, पुनः कथंभूतं ? अस्य रजसः प्रपश्चस्य रञ्जनात्मकस्य पराके परस्तात् क्षयन्तं निवसन्तम् ।

मन्नान्तरमि 'न ते महित्वमन्वश्चवन्ती'त्यादि । मगवानप्याह 'मां तु वेद न कश्चने'ति गूढो गुप्तः आत्मा अभिप्रायो यस्येति वा । सर्वथा ज्ञानाप्राप्तौ भक्तेषु विशेषमाह भिक्तिकहृदयङ्गम इति । भक्तानामेव यदेकं हृदयं तत्रैव गच्छति, तत्र स्थितिशील इत्यर्थः । यद्वा । भक्त एव एको हृदयङ्गमो यस्येति वा, भक्तैः सहैकहृदयं यथा स्यात्तथा गमो ज्ञानं यस्येति वा ॥ १७ ॥

कुन्तीस्तुत्यः प्रसन्नातमा परमाद्भुतकार्यकृत् । भीष्ममुक्तिप्रदः खामी भक्तमोहनिवारकः ॥ १८॥

कुन्तीस्तुत्य इति । कुन्ता स्तुत्यः स्तोतुं योग्यः भक्तैकहृदयङ्गमत्वादेव स्त्रियापि कुन्त्या स्तुत्यो भवत्येव स्त्रस्पञ्चानस्य जातत्वात् । स्तुतेश्च स्त्रस्पञ्चानस्य साध्य-त्वादिति । प्रमञ्चात्मेति । प्रसन्नः प्रसादयुक्तः आत्मा चित्तं यस्येति, रजस्तमोभ्या-मकलुषितः स्वच्छः आत्मा अन्तःकरणं यस्येति वा, अवाप्तसर्वकामत्वाद्वा । पर्रमाद्भुत-कार्यमृदिति । परममुत्कृष्टं अद्भुतमाश्चययुक्तकार्यं तस्य कर्तेत्यर्थः । आश्चर्यत्वं तु कार्यस्य ताद्यमन्येः कर्तुमशक्यत्वात् । तच्च भीष्ममुखाद्भ्यासादिमहर्षीनिष सर्वधर्मान् श्रावितत्वात् , आश्चर्यकरणं यतस्त एव सर्वधर्मोपदेष्टारः कर्तारश्चेति । परमत्वं तु श्रमराहित्यपूर्वककथनात् , भगवत्सिन्नधानाद्वा । भीष्ममुक्तिप्रद् इति । सर्वदुःखात् मोक्षं भीष्माय प्रददातीत्यर्थः । स्वामिति । स्वं भक्तरूपमेव विद्यते यस्येति, अत एवोक्तं 'ये भजन्ति तु मां भक्त्य। मयि ते तेषु चाप्यहं मिति । भक्तस्य स्विवारक इति । भक्तस्य युधिष्ठिरस्य यो मोहः धर्माज्ञानजनितो बन्धुवधात् शोकस्तस्य निवारकः । भीष्मद्वारा धर्मोपदेश्वतः शोकद्री-करणात् ॥ १८ ॥

सर्वावस्थासु संसेव्यः समः सुखहितप्रदः। कृतकृत्यः सर्वसाक्षी भक्तस्त्रीरतिवर्धनः॥ १९॥

सैंबीवस्थासु संसेव्य इति । बाल्यादिषु सर्वावस्थासु सम्यक् कापट्यादिराहित्येन सेव्यः भजनीय इत्यर्थः । अवस्था च वाल्याद्युपलक्षितः कालिकोष एव । सैंम इति ।
सर्वेष्विप कालेषु सर्वविकाररहितत्वात् समः । मया श्रिया सह वर्तत इति वा । सुँखहितप्रद इति । सुखं च हितं च भक्तेभ्यः प्रकर्षेण ददातीति । सुखाय यद्धितं तत्प्रददातीति
वा । कुँतकृत्य इति । कृतं सम्पादितं भूभारहरणादिरूपं कृत्यं कार्यं येन । यद्धा । कृतं
सर्वदा सिद्धमेव कार्यं यस्य, पूर्णकामत्वात् । तदुक्तं भगवता नमे पार्थास्ति कर्तव्यं त्रिषु लोकेषु
किश्चन । नानवासमवासव्यं वर्त्त एव हि कर्मणि'। सेवसाक्षीति । सर्वं साक्षात्सक्रपज्ञानेनैव पश्यतीति, स्वरूपेण पश्यतीति वा, 'साक्षाद्रष्टरि संज्ञायामि'तीन्प्रत्ययः । भक्तास्त्रीरितविचन इति । भक्तानां युधिष्ठरादीनां, स्त्रीणां कुन्त्यादीनां, रतिं भक्त्युदेकं
वर्धयतीति वर्धनः । भक्ताश्च ताः स्त्रियश्च भक्तानां स्त्रिय इति वा, तदुक्तं 'न सेहिरे विमुद्यन्तो विरहं शार्क्षधन्वन' इत्यादिना ॥ १९ ॥

### सर्वसौभाग्यनिलयः परमाश्चर्यस्पधुक् । अनन्यपुरुषस्वामी द्वारकाभाग्यभाजनम् ॥ २०॥

संवसी आग्यनिलय इति । सर्व च तत् सौभाग्यं च, सर्वस्मादुत्तमसौभाग्यं वा तस्य निलयः सहजस्थानभूत इत्यर्थः । तच मूले स्फुटमेव द्वारवतीं प्रतिगच्छतो भगवतः । परमाश्चर्यरूपं यद्रपं अभूतोपमं तद्धारयतीति तथा, तदुक्तं 'सिन्तातपत्रव्यजनैरूपस्कृत' इत्यादिना । अनन्यपुरुषस्वामीति । नास्त्यन्यः प्रभवितुमन्यदिप किञ्चित्कर्तुं वा येषां पुरुषाणां द्वारकोकसां ते अनन्यपुरुषास्तेषां स्वामी प्रभुरित्यर्थः । पुरुषेत्युपलक्षणं, प्राणिमात्रस्य स्वामीति ज्ञेयम् । द्वारकाभाग्यभाजनिमिति । द्वारकाया यद्भाग्यं सर्वसम्पत्तिस्तस्य भाजनं कारणं तद्भजत इति वा, तस्य स्थानिति वा, स्वभोगा-र्थमेव तिन्नर्माणात् ॥ २०॥ ,

#### बीजसंस्कारकर्ता च परीक्षिज्ज्ञानपोषकः। सर्वत्रपूर्णगुणकः सर्वभूषणभूषितः॥ २१॥

वीर्जसंस्कारकर्ता चिति । बीजस्य परीक्षिदेहस्य संस्कारः कर्मोपार्जितपूर्वदेहनिवृत्त्या भगवद्भजनयोग्यदेहसम्पत्तिस्तस्य कर्तेत्यर्थः । परीक्षिर्ज्ज्ञानपोषक इति । मातृकुक्षिस्थस्य यज्ज्ञानमासीत्तस्य तदेव पुष्णातीति तथा, यथान्यस्य कुक्षिनिर्गतस्य गर्भदशापन्नं ज्ञानं तिरोभवति तथा तस्य नेति भावः । सर्वज्ञंष्पूर्णग्रुणक इति । सर्वत्रान्तर्बहिरिप
पूर्णा अक्षया गुणा ऐश्वर्यादयो यस्य स तथा, स्वार्थे कः । अत एवोक्तं 'मातुर्गर्भगतो वीरः
स तदा भृगुनन्दने'त्यादिना । स्विभूषणभूषित इति । सर्वाणि च तानि भूषणानि च
मुकुटकुण्डलादीनि तैर्भूषितो मण्डित इत्यर्थः । तदुक्तं 'अङ्गुष्ठमात्रममलं स्फुरत्पुरटमौलिन'मित्यादिना ॥ २१ ॥

### सर्वलक्षणदाता च घृतराष्ट्रविसुक्तिदः। सन्मार्गरक्षको निस्रं विदुरप्रीतिपूरकः॥ २२॥

सैनेलक्षणदाता चेति । सर्वेषामीक्ष्राकुप्रभृतीनां प्रत्येकं प्रसिद्धानि यानि लक्षणानि प्रजापालनब्रह्मण्यत्वादीनि तेषां समुदितानामेकत्र परीक्षिति दातेत्यर्थः । धृत-राष्ट्रिक्षित्व द्वति । विदुरवचनैविशेषतो वैराग्योत्पादनद्वारा व्यासोपदेशतो वा धृतराष्ट्राय मुक्तिं ददाति दत्तवानित्यर्थः । सैन्मागरक्षको नित्यमिति । अयमव सतां मार्गो रीतिः, यकृहत्यागपूर्वकं मगवत्प्राप्तिसाधनं कार्यं तादशस्य कार्यस्य रक्षकः पालकः । अत एव धृतराष्ट्रस्य गृहान्निर्यापणिमिति, नित्यं नैमित्तिकिक्षयाविशेषणत्वान्नपुंसकम् । ऐकपद्यं च यथा न विद्यं तथा प्रागेवोक्तम् । विदुर्वप्रीतिपूरक इति । विदुरस्य प्रीतिभिक्तिस्तस्याः पृतिंकर्तेत्यर्थः । विदुरस्य प्रीतिपूरण कं सुखं यस्येति वा ॥ २२॥

#### लीलाव्यामोहकर्ता च कालधर्मप्रवर्तकः। पाण्डवानां मोक्षदाता परीक्षिद्धाग्यवर्धनः॥ २३॥

लीलौटपामोहकर्ता चेति । लीलात्रासुरमोहनाय मानुषानुकरणं, तयैव विशेष्तः आसमन्तान्मोहक इत्यर्थः । यद्वा । लीला चेष्टा, तद्र्यो यो विः कालः 'योऽयं कालस्तस्य तेऽव्यक्तवन्धो'इत्युक्तत्वात् तेनैवासमन्तान्मोहकर्तेति । कॅरलधर्मप्रवर्तक इति । कालस्य रौद्रस्य धर्मास्तिविधोत्पातास्तेषां प्रवृत्तिकर्तेत्यर्थः । उक्तं च 'व्यतीताः कितिचिन्मासास्तदा पाण्डुसुतो नृप, दद्शे घोररूपाणि निमित्तानि कुरूद्धह् । कालस्य च गितं रौद्रा'मित्यादिना । पाण्डुंवानां मोक्ष्यदातेति । अर्जुनागमनानन्तरं यथा तेषां मोक्ष-स्तत्सर्वं मूले स्फुटमेव । पॅरीक्षिद्धाग्यवर्धन इति । परीक्षिजन्मकाले बाह्यणेर्यान्युक्तानि राज्योपयोगीनि तानि सर्वाण्यपिराज्यसमये वर्धयतीति । तदुक्तं 'ततः परीक्षिन् द्विजवर्यशिक्षये'त्यादिना । परित ईक्षते सर्वं जानातीति परीक्षित्, ईक्षेरौणादिक इत्प्रत्ययः ॥ २३ ॥

### कलिनिग्रहकर्ता च धर्मादीनां च पोषकः। सत्सङ्गज्ञानहेतुश्च श्रीभागवतकारणम्॥ २४॥

कॅलिनिग्रहकर्ता चेति । कलेनिग्रहः स्ववशे स्थापनं तस्य कर्तेत्यर्थः । उक्तं च 'निजग्राहौजसा वीरः कलि'मित्यादिना । धॅमोदीनां च पोषक इति । धर्मस्य वृष-रूपस्य चतुष्पादत्वसम्पादनेन पोषकः पृष्टिकर्तत्यर्थः । आदिपदन ब्राह्मणपृथ्वीदीनान् नाथानां च पोषक इत्यर्थः । तत्सर्वं मूले स्पष्टम् । स्तंत्सङ्कानहेतुश्चेति । सतां भक्तानां दर्शनस्पर्शालापादिनिर्यः सङ्गः, तस्माद्यज्ज्ञानं तत्र हेतुः कारणं तादशसामग्री-सम्पादकत्वात् । सत्सङ्गो ज्ञानहेतुर्यस्येति वा, उक्तं च 'तुलयाम लवेनापी'त्यादिना । श्री-भागवतकत्वात् । श्रियोपेतं भागवतं श्रीभागवतं, तस्य कारणं तत्प्रवृत्तिकारणमित्यर्थः, ब्राह्मणशापव्याजेन श्रीभागवतप्रवर्तकत्वादिति ॥ २४॥

#### प्राकृतादृष्टमार्गश्च,

प्रीकृतादृष्टमार्गश्चेति । अदृष्टं कम तद्धीनो मार्गो जायस्व म्रियस्वेत्वेवंह्रपः स प्राकृतो यस्मादिति । यद्धा । प्रकृतिकार्यं प्राकृतं देहादि, अदृष्टं प्रारब्धं, ते उमे अपि मार्जयित दूरीकरोतीति वा ।

#### इति प्रथमस्कन्धनामानि ॥

#### ॥ अथ द्वितीयस्कन्धनामानि प्रारभ्यते ॥

#### श्रोतव्यः सकलागमैः।

#### कीर्तितव्यः शुद्धभावैः स्मतव्यश्चात्मवित्तमैः॥ २५॥

श्रीतं व्यः सकलागमेरिति । सकलैः सवैरिप्यागमैः सिद्धान्तैः सकलागमवर्तिभिर्वा श्रोतव्यः श्रोतव्यत्वेनाभिमतः । स च श्रीकृष्ण एव, अत एवोक्तं भगवता 'वेदैश्र
सवैरहमेव वेद्य'इति । 'सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ती'त्यादिश्रुतिरिष । प्रथमस्कन्धान्ते 'यच्छ्रोतव्यमथो जाप्य'मिति राज्ञा पृष्टः शुको यत्सिद्धान्तितवान् 'तस्माद्धारत सर्वात्मा भगवान्
हरिरीश्वरः । श्रोतव्यः कीर्तितव्यश्च सार्तव्यश्चेच्छताऽभयमि'ति । तद्यकानि त्रीण्येतानि
नामानि ज्ञेयानि । कीर्तिर्तिव्यः शुद्धभाविरिति । शुद्धः कामकोधादिरिहतो भावः
अन्तःकरणवृत्तिर्येषां ते तादशाः, तैः कीर्तितव्यः कीर्तनयोग्यः । अत एवोक्तं भगवता
'महात्मानस्तु मां पार्थ देवीं प्रकृतिमास्थिताः । भजन्त्यनन्यमनसो ज्ञात्वा भूतादिमव्ययम् ।
सततं कीर्तयन्तो मां यतन्तश्च दृद्धता' इति । स्मितव्यश्चातम्बित्तामेरिति । आत्मानं
भगवन्तं विदन्तीत्यात्मविदः, अतिशायितास्ते आत्मवित्तमाः, तैः स्मर्तव्यः स्मरणयोग्यः,
अतिशयस्तु तेषु महदनुग्रह एव ॥ २५ ॥

#### अनेकमार्गकर्ता च नानाविधगतिप्रदः। पुरुषः सकलाघारः सत्त्वैकनिलयात्मभूः॥ २६॥

अनेकमार्गकर्ता चिति । अनेकेषां मार्गाणां कर्ता प्रवर्तक इत्यथः । ते च मार्गा योगादयः । यद्वा । अनेकस्य स्वस्य यो मार्गः 'एको नैकः सवः कः कि'मिति नामपाठात् । नीनाविधगितमद इति । नानाविधाः प्रकारा येषु साधनेषु तैर्गतिर्ज्ञानं स्वर्गादिकं प्रकर्षण ददातीति तथा । नानाविधाः गतिर्वा साधननानात्वं प्रत्येकं कीर्तनस्मरणादिना ज्ञेयम् । पुँचव इति । परं ब्रह्म पुरं शरीरं वा तस्मिन् शेते इति पुरुषः, तदुक्तं महाभारते 'नवद्वारं पुरं पुण्यमेतैर्भावैः समन्वितम् । व्याप्य शेते महात्मा यत् तस्मात्पुरुष उच्यते' इति । यद्वा । अस्तेर्व्यक्ताक्षरयोगादासीत्पुरा पूर्वमेवेति विग्रहं कृत्वा व्युत्पाद्य पुरुष इति, 'पूर्वनेविति वा, पुरुषि सनोति तत्पुरुषस्य पुरुषत्व'मिति श्रुतेः । पुरुषु भूरिषु उत्कर्षशालिषु सर्वेषु सीदतीति वा, पुरुषि सनोति ददातीति वा, पुरुषि भवनान्यनन्तकारुस्य तंतं करोतीति वा, पूर्णत्वाद्वा, पुराणत्वाद्वा, सदनाद्वा पुरुषः । 'पूरणात्सदनाचैव ततोऽसौ पुरुषो मत' इति वचनात् । प्रकृते तु वैराज उच्यते 'वैराजो वै पुरुष' इति श्रुतेः । स्वक्रियत्वं भगवतैवोक्तं 'मित सर्वमिदं ग्रोतं सूत्रे मिणगणा इव । विष्टभ्याद्दमिदं कृत्स्रमेकांशेन स्थितो जग'दित्यादिना । श्रुतिश्च 'व्यस्तश्चा रोदसी विष्णवेते दाधर्य प्रिविनामितो मयूत्वे'रित्यादिना । स्वन्तिकानिरुन

यात्मभूरिति । सत्त्वसैवैकस्य निलयं आश्रयभूत आत्मा चित्तं यस्य, तत्र भवति आविर्भ-वतीति तथा, ताद्देशभीव्यत इति वा, ताद्दशान्भावयतीति वा, सत्त्वैकनिलयेन स्वरूपेण भवतीति वा ॥ २६ ॥

### सर्वध्येयो योगगम्यो भत्तया ग्राह्यः सुरिप्रयः। जन्मादिसार्थककृतिलीलाकर्ता पतिः सताम्॥ २७॥

संबिध्येय इति । सर्वेभिक्तैर्ध्येयो ध्यातुं योग्यः, सर्वत्र ध्येय इति वा, अत एवोक्तं भग-वता 'यो मां परयति सर्वत्र सर्वं च मयि परयती'त्यादिना सर्वत्वेन ध्येय इति वा, उक्तं च 'तस्मात्सर्वात्मना राज'न्नित्यादिना । योगंगम्य इति । योगो भक्तियोगस्तेनैव गम्यो ज्ञातव्यः, प्राप्तव्यो वा, तदुक्तं भगवता 'भक्तया मामभिजानाति यावान् यश्रास्मि तत्त्वतः । भक्तया त्वनन्यया शक्यः, अहमेवंविधोऽर्जुन । ज्ञातुं द्रष्टुं च तत्त्वेन प्रवेष्टुं च परन्तपे'-त्यादिना । भे<del>रत्यात्राह्य</del> इति । भक्तया हेतुभूतया त्राह्यं उपादेयं यस्येति, तदुक्तं भगवता पत्रं पुष्पं फलं तोयं यो मे भक्तया प्रयच्छति । तदहं भक्तयुपहृतमश्रामि प्रयतात्मन' इति । यद्वा । भक्तया आसमन्ताद् ग्राह्यं स्वरूपं यस्येति । शुरिप्रिय इति । सुरा देवा जीवास्तेषां प्रियः, तान् श्रीणाति, तैः श्रीयत इति वा, ते श्रिया यस्येति वा । जैन्मादि-सार्थककृतिरिति । जन्म आदिर्येषामायुरादीनां तेषां सार्थकत्वाय सफलत्वाय कृतिलीं-**ठाकरणं यस्येति । न भगव**छीठाश्रयणं विना आयुरादीनि सप्रयोजकानि भवन्ति । अत एवोक्तं 'तजन्म तानि कर्माणी'त्यादि । यद्वा । जन्मादिसार्थकेषु कृतिर्ठीला यसेति, उक्तं च 'आयुईरति वै पुंसा'मित्यादिना । स्टीस्टेंगिकर्ता । सीयते श्विष्यतेऽनयेति । सीसा तसा इलनं प्रेरणं तत्कर्तेत्वर्थः । तस्य आसमन्तात् कर्तेत्वर्थः, सृष्ट्यादिकर्तेति यावत् । तदुक्तं 'भूय एव विवत्सामि भगवानात्ममायये'त्यादिना । पतिः सैतामिति । सतां सत्पुरुषाणां भक्तानां वा पतिः पालक इत्यर्थः । उक्तं च 'श्रियः पतिर्यज्ञपति'रित्यादिना ॥ २७ ॥

## आदिकर्ता तत्त्वकर्ता सर्वकर्ता विशारदः। नानावतारकर्ता च ब्रह्माविभीवकारणम्॥ २८॥

अंगदिकर्तिति। आदिश्वासौ कर्ता चिति, आदेराकाशस्य कालस्य वा कर्तेति। 'तस्माद्रा एतस्मादात्मन आकाशः सम्भृत' इति श्रुतेः। आदेर्ज्ञष्मणो वा। तदुक्तं 'स एव भगवां छिङ्गे-िखिमि'रित्यादिना। त्र्रंक्त्वकर्तेति। तत्त्वानां प्रकृत्यादिचतुर्विशतः कर्तेति। तानि च तत्त्वानि सांख्यशाश्चे प्रणीतानि 'मूलप्रकृतिरिवकृतिमेहदाद्याः प्रकृतिविकृतयः सप्त। षोडशकस्तु विकारो न प्रकृतिने विकृतिः पुरुष' इति। उक्तं च 'कालाद्धणव्यतिकरा'दित्यादिना। सैर्वकर्तेति। सर्वस्य व्यस्तसमस्तस्य कर्ता कारकः, सर्वः कुलालादिः कर्ता यस्मात्, सर्वरूपः कर्तेति वा। विश्वांरद्य इति। विशिष्टा शारदा वाणी यस्मेति, वा विगतस्तिरस्कृतः शारदः शरवन्त्रो यस्मात्, येन वा, विषुण इति। भीनावसारकर्ता चिति। नाना षहुविधा

ये अवतारा वराहादयः तेषां कर्ता कारक इत्यर्थः । तदुक्तं 'यत्रोद्यतः क्षितितलोद्धरणा-ये'त्यादिना । इत्यादिभार्थकारणमिति । अद्याणो हिरण्यगर्भस्य आविर्माव उत्पत्तिस्तत्र-कारणम् , 'हिरण्यगर्भः समवर्तताग्रे' इति श्रुतेः । ब्रह्मार्थो य आविर्भाव इति वा, तदुक्तं 'ब्रह्मणे दर्शयम् रूपमव्यलीकव्रताहत' इत्यादिना ॥ २८॥

> दशलीलाविनोदी च नानासृष्टिप्रवर्तकः। अनेककल्पकर्ता च सर्वदोषविवर्जितः॥ २९॥

दंशीलीलाविनोदी चेति । दशसंख्याका लीलाः सर्गाद्यस्ताभिर्विनोदः क्रीडा
यस्य, ताभिरेव वेः कालस्य नोदः प्रेरणं यस्येति वा, तदुक्तं 'अत्र सर्गो विसर्गश्चे'त्यादिना ।
नैंगासृष्टिप्रवर्तक इति । नानाविधाः सष्टीः देविपतृमनुष्यादिरूपाः प्रवर्तयतीति तथा ।
तदुक्तं 'पुरुषोऽण्डं विनिर्भिद्ये'त्यादिना । अनेकंकिल्पकर्ता चेति । अनेके ये कल्पा
बाह्यपाद्याद्यस्तेषां कर्ता प्रवृत्तिकर्तेत्यर्थः । तदुक्तं 'अयं तु ब्रह्मणः कल्प' इत्यादिना ।
स्विद्येषविवविजित इति । सर्वे दोषा येभ्यो बन्धुभ्यो दुःखहेतुभ्यस्तैर्विशेषतो वर्जितः,
विद्ये तथा करणात् । तदुक्तं च 'चचार तीर्थानि भुवं त्यक्ते'त्यादिना ॥ २९ ॥
इति दितीयस्कन्धनामानि ।

#### ॥ अथ तृतीयस्कन्धनामानि ॥

वैराग्यहेंतुस्तीर्थात्मा सर्वतीर्थफलपदः। तीर्थशुद्धैकनिलयः खमार्गपरिपोषकः॥ ३०॥

वैशाँग्यहेतुरिति । विद्वास दुर्योधनादिवचनतो वैराग्योत्पादक इत्थर्थः । तदुक्तं च 'क एनमत्रोपज्ञहाव' इत्यादिना । तीर्थातमिति । तीर्थस्वरूप इत्यर्थः । तीर्थसात्मा अधिष्ठेयो वा । सैर्वतिर्थिफलप्रद इति । सर्वेषां तीर्थानां फलं मगवदर्शनरूपं, तत्प्रददानिति तथा । तदुक्तं 'कालेन तावद्यमुनामुपेले'त्यादिना । तीर्थशुँद्धेकिनिलय इति । तीर्थशुँद्धेकिनिलय इति । तीर्थशुँद्धेकिनिलय इति । तीर्थशुँद्धेकिनिलय इति । सम्पादक इत्यर्थः ॥ स्विमार्गाः, खानां मक्तानां वा मार्गः सङ्गतिरूपः तस्य परितः पोषकः सम्पादक इत्यर्थः ॥ ३०॥

तीर्थकीर्तिर्भक्तगम्यो भक्तानुशयकार्यकृत् । भक्ततुल्यः सर्वतुल्यः खेच्छासर्वप्रवर्तकः ॥ ३१॥

तीर्थकीर्तिरिति । तीर्थस बदर्याश्रमस्य कीर्तिर्यसादिति, तीर्थे कीर्तिर्यसेति वा, तीर्थानि कीर्तिरूपाणि यस्मेति वा । उक्तं च 'अहं प्रोक्तो भगवते त्यादिना । भक्तिग्रम्य इति । भक्तिरुद्धवादिभिः गम्यते प्राप्यत इति वा, भक्तानां गम्यो गमनयोग्यो देशो पद- र्याश्रमरूपो यस्येति वा। भैंक्तानुशायकार्यकृदिति। भक्तानामनुशयो निरोधस्तदर्थं कार्यकृत् ठीठाकर्तेत्वर्थः। भैंक्ततुल्य इति। भक्तास्तुल्याः सदशा यस्येति, तदुक्तं 'नोद्धवोऽण्विष मन्न्यून' इत्यादिना। यद्धा। भक्तास्तुल्याः सर्वत्र समा यस्येति। तथा च विष्णुपुराणे 'न चठित निजवर्णधर्मतो यः सममितरात्मसुद्दृद्धिपक्षपक्ष' इति। सर्वेतुंक्य इति। सर्वेषु तुल्यः सममितिरित्यर्थः, 'समोहं सर्वभूतेषु न मे द्रेष्योस्ति न प्रिय' इति भगनवद्भचनात्। यद्धा। सर्वे तुल्यास्तोठनीयाः स्वस्वानुरूपफठदानार्थं यस्येति। स्वेचैछान् सर्वप्रवर्तक इति। स्वानां भक्तानां, स्वस्य वा इच्छया, सर्वस्य भक्तिदानादेः प्रवर्तकः, अर्थेद्या सर्वान् प्रवर्तयतीति वा॥ ३१॥

#### गुणातीतोऽनवद्यात्मा सर्गलीलाप्रवर्तकः । साक्षात्सवजगत्कर्ता महद्।दिप्रवर्तकः ॥ ३२॥

गुणानित इति । गुणान् सत्त्वादीनितकम्य इतः गतः, गुणाः अतीता येनेति वा, गुणानितकम्य इतं ज्ञानं यस्येति वा । अन्वचातमिति । अनवद्यः अगर्धः आत्मा अव-तारो यस्य, अनवद्यानामात्मेति वा, अनवद्ये आत्मा चित्तं यस्येति । 'करोति कर्माणि कृतावतार' इत्यादिना । सगेलीलाँअवतक इति । सर्गः सृष्टिस्तद्रप्लीलायाः प्रवृत्तिकर्ते-त्यर्थः । 'मगवानेक आसेदमग्र' इत्यादिना । सौक्षात्स्वजगत्कर्तेति । साक्षादन्यस्वरूप-निरपेक्षस्वरूपेणव सर्वस्य स्थावरस्य जङ्गमस्य जगतः कर्तेत्यर्थः । भगवतः साक्षात्कर्तृत्वं कारणमिति तृतीयरूपत्वादेव । तथा च श्रुतयः 'पुरुष एवेदं सर्वम्, स वै सर्वमिदं जगत्, पादोस्येहाऽभवत्युन'रित्यादयः । गीतायामि 'अहं कतुरहं यज्ञः स्वधाहमहमौषध'मित्यादिना भगवद्रपत्वमुक्तं 'जन्माद्यस्य यतोऽन्वयादितरतश्चे'त्याद्यप्यूहनीयम् । भेहेदादिप्रवर्तक इति । महत् महत्तत्वं तदादि येषामहङ्कारादीनां तत्प्रवृत्तिकर्तेत्यर्थः । तदुक्तं 'ततोऽभव-न्महत्तत्व'मित्यादिना ॥ ३२ ॥

## मायाप्रवर्तकः साक्षी मायारतिविवर्धनः। आकाशात्मा चतुर्मूर्तिश्चतुर्घा भूतभावनः॥ ३३॥

मेंगैयाप्रवर्तक इति । मायायास्त्रिगुणात्मिकायाः प्रवृत्तिकर्तेत्यर्थः । प्रवर्तनं प्रेरणं 'मयाध्यक्षेण प्रकृतिः स्यते सचराचर'मिति भगवद्वचनात् । सौंक्ष्मीति । साक्षादव्य-वधानेन पश्यतीत्यर्थः । 'साक्षाद्रष्टिर संज्ञाया'मितीन्प्रत्ययः । उक्तं च 'कालमायांशयो-गेन भगवद्वीक्षितं नभ' इत्यादिना । मौंचारितिविवधन इति । पुंसां मायया गृहपुत्रादिषु रितमासिक्तं विशेषेण वध्यतीति, मायया अरितं स्वस्मिन्नासक्त्यभावं वध्यतीति, मायारितिविशेषेण वध्यति छिनत्तीति वा । तदुक्तं 'यत्सानुवन्धे सती'त्यादिना । अन्याशात्मिति। आकाश आत्मा देहो यस्य, 'आकाशशरीरं त्रक्षेति' श्रुतेः । यद्वा । आसमन्तात् काशते

९ कचिदत्र सम इतिपाठः ।

खेन तेजसा दीप्तो भवतीति, ताद्यां खरूपं यस्येति तथा। तदुक्तं 'स्मरन् विश्वस्जामीशो विज्ञापित'मित्यादिना। चैंतुर्मूर्तिरिति। चतस्रो मूर्तयो वासुदेवादयो यस्य, ब्रह्मक्षत्र-विद्रश्रद्ररूपा मूर्तयो यस्मादिति वा। तदुक्तं 'मुखतो वर्तते ब्रह्मे'त्यादिना। चैंतुर्धेति। चतुःप्रकारं चतुर्धा, चतुर्णा वर्णानां या भिन्ना वृत्तयस्तत्तद्रप इत्यर्थः, तच्चं मूले स्पष्टम्। यः चतुरः पुरुषार्थान् धत्त इति वा। मूर्तिभावन इति। भूतानि भावयति जनयतीति, वर्धयतीति वा, मृतैर्भाव्यते चिन्त्यते इति वा। ३३॥

#### रजःप्रवर्तको ब्रह्मा मरीच्यादिपितामहः। वेदकर्ता यज्ञकर्ता सर्वकर्ताऽभितात्मकः॥ ३४॥

रैंजै:प्रवर्तक इति । रजसो रज्ञनात्मकस्य गुणस्य प्रवर्तकः व्यतिकारकः प्रेरक इतियावत् । तदुक्तं 'तथार्थस्समामिनिविष्टहें रित्यादिना । 'क्रेंक्सेति । वृंहणत्वाद् ब्रह्मा स्वयंम्स्तद्रण् इत्यर्थः । ब्रह्मेति नपुंसकं वा, तदुक्तं 'तछोकपद्मं स उ एव विष्णु'रित्यादिना । सरीच्यादिपितामहः इति । मरीचिरादिर्थेषां मरीच्यादीनां, तेषां पितामहः पितुः पितेत्यर्थः । ब्रह्मणः पितृत्वे स्वस्य पितामहत्वं युक्तमेव । 'पितृच्यमातुल्रमातामहपितामहा'इति निपातनात्साधुत्वम् । यद्म । मरीच्यादीन् पितामहयति तत्तत्सदृशान् करोतिति वा, तेष्वपि स्रष्टृत्व-सम्पादनादिति । वेदेकैतेति । वेदानां कर्तेति, कृद्योगलक्षणपष्टीसमासः । वेदकर्तृत्वं श्रुतौ प्रसिद्धं 'तस्माद्यज्ञात्सर्वहुत ऋचः सामानि जिङ्गर' इत्यादौ । यद्म । वेदेभ्यो हेतुभूतेग्यः कर्तेत्यशः । तद्वक्तं 'म्यस्त्वं तप आतिष्ठ विद्यां चैव मदाश्रया'मित्यादिना । चैङ्गिकर्तिति । यज्ञानामिन्नहोत्रादीनां कर्ता स्रष्टेत्यर्थः । तथा च श्रुतिः 'प्रजापतियज्ञानस्जताग्निहोत्रं चाप्रिष्टोमं च पौर्णमासीं चोक्थ्यामावास्यां चातिरात्रं' चेत्यादि । यद्म । यज्ञात् निमित्तम्तात् कर्तेति । 'यज्ञेन वै प्रजापतिः प्रजा अस्जते'तिश्रुतेः । क्रिकेतिति । सर्ववेदमयः कर्ता सर्वकर्तेति मध्यमपदलोपी समासः । तदुक्तं 'सर्ववेदमयेनेदमात्मने'त्यादिना । अपित्तिमक्त इति । अमिता असंख्याता आत्मानः अवतारमेदा यस्येति, अमितः अपरिच्छित्र इति वा, तदुक्तं 'एकं व्यमाक्षीदुरुथे'त्यादिना ॥ ३४ ॥

#### अनेकसृष्टिकर्ता च द्वाधासृष्टिकारकः। यज्ञाङ्गो यज्ञवाराहो भूधरो भूमिपालकः॥ ३५॥

अनेकैर्गृष्टिकार्ता चेति । अनेकैर्गृष्टिमिश्रितामिश्रितैः सृष्टिकर्तित्यर्थः । देशिघासृष्टिकारक इति । दशप्रकारं यथा स्यात्तथा सृष्टिकर्तित्यर्थः । 'आद्यस्तु महतः सर्ग' इत्यारम्य 'दशैते विदुराख्याता' इत्यन्तेन मूले स्पष्टम् । यश्चित्राङ्गः इति । यज्ञा अङ्गान्यवयवा
यस्पेति, यज्ञाङ्गो वराहः । तदुक्तं हरिवंशे 'वेदपादो यूपदंष्ट्रः कतुहस्तश्चितीमुखः । अभिजिह्नो
दर्भरोमा ब्रह्मशीषीं महातपाः । अहोरात्रेक्षणो दिव्यो वेदान्तश्चित्रमूषणः । आज्यनासः
स्रुवातुण्डः सामघोषस्वनो महान् । धर्मसत्यमयः श्रीमान् कर्मविक्रमसत्क्रियः । प्रायश्चित्त-

नखो घोरः पशुर्जानुर्महाभुजः । उद्घात्रान्तो होमिळङः फळबीजमहौषधिः । बाह्यान्तरात्मा मम्नित्विग्विकृतः सोमशोणितः । वेदीस्कन्धो हिवर्गन्धो हव्यकव्यातिवेगवान् । प्राग्वंशकायो द्युतिमान् नानादीक्षाभिरिचितः । दक्षिणाहृदयो योगी महासत्रमयो महान् । उपाकर्मोष्ठ-रुचकः प्रवर्ग्यावर्तभूषणः । नानाछन्दोगितिपथो गुह्योपनिषदासनः । छायापत्नीसहायो वै मेरुशृङ्गमिवोच्छितः । मूलेऽपि 'सक्कुण्ड आसी'दित्यादिना स्पष्टम् । यैँज्ञवाराह् इति । पूर्वोक्तयज्ञरूपो वाराहो वराहसम्बन्धी अवतारो यज्ञवाराहः, वराह एव वाराह इति खार्थेऽण् । भूँधर इति । भुवं पृथ्वीं दंष्ट्राग्रेण धारयित धरतीति वा, तदुक्तं 'दंष्ट्राग्रकोट्या भगवंस्त्वया धृते'त्यादिना । भूमिपाँछिक इति । भूमेः पाठको रक्षकः । हिरण्याक्षादानीय पूर्ववत्थापनमेव भूमेः पाठनं 'संस्थापयैनां जगता'मित्यादिना ॥ ३५ ॥

#### सेतुर्विधरणो जैन्नो हिरण्याक्षान्तकः सुरः। दितिकरूयपकामैकहेतुसृष्टिप्रवर्तकः॥ ३६॥

से तुँरिति । सिनोति बझाति सर्वान् खखधमें िष्वित सेतुः, मयोदारूप इति वा, संस्तितरणहेतुत्वात् सेतुरिति 'सेतुर्विधरण एषां ठोकानामसम्भेदाये'ति श्रुतेः । विधर्रेण इति । विशिष्टं धरणं धारणं दंष्ट्राग्रेण यस्येति । वेः काठस्येति वा, वेः पिक्षराजस्य धरणं धृतिर्यस्मादिति वा । जैर्क्ने इति । जयनशीलो जेत्रः जेत्र एव जैत्रः स्वार्थेऽण्प्रत्ययः । हिरण्याक्षस्य दैत्यस्मान्तको नाशकः । सुँरं इति । सुशोभनं राति ददातीति सुरः, दैत्यवधेन सर्वेभ्यो मङ्गलप्रदत्वात् । दितिकर्व्यपकामैकहेतुस्व-ष्टिप्रवर्तक इति । दितिश्च कश्यपश्चेति, असुरपक्षस्य श्रीप्रधानत्वात् पूर्वप्रयोगाईत्वं दितेः, योर्यः काम इच्छा, सा चासावेकश्चेति दितिकश्यपकामैक एव हेतुर्यस्यां सृष्टो सा तथा, तस्याः प्रवर्तक इत्यर्थः । तदुक्तं 'दितिद्विधायणी क्षत्त'रित्यादिना ॥ ३६ ॥

### देवाभयप्रदाता च वैकुण्ठाधिपतिर्महान्। सर्वगर्वप्रहारी च सनकाद्यखिलार्थदः॥ ३७॥

देवाँ भयप्रदाता चेति । देवेम्य इन्द्रादिभ्यः अभयं भयाभावं प्रकर्षेण दत्तवानित्यर्थः । तदुक्तं 'तम एतिहभो वेत्ये'सादिना । यद्वा । देवाद् रुद्राद्रभयं दितिगर्भार्थमिति
तदिष मूले स्पष्टम् । वेकुँण्ठाधिपतिरिति । वेकुण्ठस्य लोकस्य विज्ञानधनस्याविपतिः
स्वामी । तदुक्तं 'त एकदा भगवतो वेकुण्ठस्ये'सादिना । भेन्हंगनिति । महपूजायामित्यस्य
रूपं महान् पूज्य इत्यर्थः । वृद्ध्यर्थस्य वा, 'महतो महीया'निति श्रुतेः । शब्दादिगुणरहितत्वाक्तिरितशयस्यम्वान्तित्यग्रद्धबुद्धसर्वगतत्वादितिप्रतिबन्धकं धर्मजातं तर्कतोऽपि वक्तुमशक्यमत एव महानिति शक्कराचार्याः । सर्वगर्वप्रदेशिरी चेति । सर्वेषां भक्तानां
यो गर्वोऽहङ्कारस्तस्य प्रकर्षेण हरणशिलः, यतः सनकादयोऽपि स्वनित्यमुक्तामिमानेन
मगवद्दन्ति गन्तुं प्रवृत्ता बद्धा एव, प्रतिबन्धो मूले स्पष्टः, प्रतिबन्धेन भगवद्दर्शनप्रत्यह्ना-

हङ्कारापगमाद्यञ्जातं तदाह । सैनैकाच्याखिलार्थद इति । अखिलः अमोघः अन्यूनो वा योऽर्थो भगवद्दर्शनरूपः तस्य सनकादिषु दातेत्यर्थः । तदुक्तं 'तं त्वागतं प्रतिहतौपयि-क'मित्यादिना ॥ ३७॥

सर्वाश्वासनकर्ता च भक्ततुल्याहवप्रदः। काललक्षणहेतुश्च सर्वार्थज्ञापकः परः॥ ३८॥

सैंबिश्वासनकर्ता चेति । सर्वेषां सनकादीनां जयादीनामाश्वासनस्य सान्त्व-नस्य कर्तेति, तदुक्तं 'एतौ तौ पार्षदौ मह्य'मित्यादिना । भेन्तितुल्याह्वपद् इति । भक्तस्य हिरण्याक्षस्य तुल्यः अनुरूपो य आहवः सङ्ग्रामस्तत्प्रद् इत्यर्थः । रौद्रवपुःस्वी-करणं तदर्थमेव, न तु रामरावणयुद्धवदत्रापि । कर्तिल्लक्ष्मणहेतुक्ष्मेति । कालस्य दैत्य-प्रसवकालस्य लक्षणानि तज्ज्ञापकानि चिह्वान्युत्पातरूपाणि तेषां हेतुः प्रवर्तक इत्यर्थः । 'अहं सर्वस्य प्रभवो मक्तः सर्वं प्रवर्तत' इति भगवद्वचनात् सर्वप्रवर्तकत्वं भगवत एवेति । तदुक्तं 'उत्पाता बह्वस्तत्र निपेतुरि'त्यादिना । सैंबिश्वज्ञापक इति । सर्वे अर्था धर्मादयो यत्र स सर्वार्थो वराहस्तज्ज्ञापक इत्यर्थः । यद्वा । सर्वार्थज्ञस्य खरूपस्य ज्ञापकः प्रापको हिरण्याक्षायेति । तदुक्तं 'ददर्शे तत्राभिजितं धराघर'मित्यादिना । पेर्रं इति । पिपर्ति पूर्यित भक्तयुद्धेच्लामिति परः ॥ ३८ ॥

> भक्तोन्नतिकरः सर्वप्रकारसुखदायकः। नानायुद्धप्रहरणो ब्रह्मशापविमोचकः॥ ३९॥

भैंकोन्नतिकर इति । मक्तस्य दैलस्योन्नतिरुक्षः स्वापेक्षयाधिकविक्रमज्ञापकं सर्वेषु तत्कर्तेल्थः । तद्वकं 'आसन्नशौण्डीरमपेतसाध्वस'मिलादिना । सर्वर्धंकारसुखदा- यक इति । सर्वे प्रकारा यस्मिन् सुखे ताद्दशस्य दातेल्थः । भक्तस्य दैललेपि इन्द्राधिक- सुखप्रदत्वात् । भीनायुद्धप्रहरण इति । नानाविधानि युद्धानि प्रहरणान्यायुधानि यस्य, नानायुद्धेषु प्रहरणमायुधविक्षेपो यस्येति वा, नानायुद्धेः प्रहरित ताडयतीति वा । क्रिंहा- शापिवमोचक इति । ब्रह्मपदेन ब्राह्मण उच्यते, ब्राह्मणानां सनकादीनां यः शापः 'लोकानितो व्रजतमन्तरभावदृष्ट्ये'त्यादिनोक्तः तस्माद्धिमोचकः विशेषण सुक्तिदातेल्थः । वधेन जन्मत्रयमध्ये एकस्य न्यूनताकरणात् ॥ ३९॥

पुष्टिसर्गप्रणेता च गुणसृष्टिप्रवर्तकः। कर्दमेष्टप्रदाता च देवहृत्यखिलार्थदः॥ ४०॥

पुष्टिसँगेप्रणेता चेति । बृष्टिः पोषणमनुप्रहस्तदयोपायः सर्गः सृष्टिः, तस्य प्रक-वेण नेता प्रणयकर्ता, तत्करणसामर्थ्यदातेत्यर्थः । यद्वा । पुष्ट्येत यः सर्गस्तत्कर्तेत्यर्थः । मनुकरयपादीनां सर्गे भक्ता बहवो भविष्यन्तीति पुष्टिसर्गत्वम् । यद्वा । मनुसृष्टी परस्तरं भ्रातृणामेव विवाहादिकरणात् तन्मर्यादाविरुद्धमपि भगवान् स्वेष्ट्या कारितवावित्यतः पुष्टिसगित्वं युक्तम् । न हि सकलधर्मप्रवर्तकानामि भगविदच्छां विना तथा करणं सम्भन्वति । गुँणसृष्टिप्रवर्तक इति । गुणमयी सृष्टिः गुणसृष्टिः तत्प्रवृत्तिकर्तेत्यर्थः । तदुक्तं 'जातक्षोभाद्भगवतो महानासी'दित्यादिना । कर्द्मेष्ट्रप्रदाना चेति । कर्दमस्य प्रजापतिरिष्टं विवाहादिकं तस्य प्रकर्षण दाता सम्पादकः, प्रकर्षस्तु यथा वाञ्छितकरणादेव । तदुक्तं 'विदित्वा तव चैत्य'मित्यादिना । देवहूत्यित्वस्यार्थद् इति । देवहूर्त्मेनुपुत्रया अखिलानन्यूनानमोषान् वा प्रियानर्थान् ददातीति तथा । तदुक्तं 'प्रियायाः प्रियमन्वि-च्छित्रि'त्यादिना ॥ ४० ॥

शुक्कनारायणः सत्यकालधर्मप्रवर्तकः। ज्ञानावतारः शान्तात्मा कपिलः कालनाशकः॥ ४१॥

हृदमाहात्म्यार्थमुन्यते, 'निमन्यास्मिन्हृद' इत्यादिना । सैंद्यकालघर्मप्रवर्तक इति । सत्यो यथार्थः कालस्य कालसम्बन्धी यो धर्मः कीडोपयोगी यौवनादिस्तत्प्रवृत्तिकर्तेत्यर्थः । तदुक्तं 'सा तद्भर्तुः समादाये'त्यादिना । क्वैंनावतार इति । अवतरणमवतारः आविभीवः, अवतारयतीति वा, स चासौ ज्ञानरूपः ग्रुक्तनारायणस्तद्रप्र इत्यर्थः । तदुक्तं 'स त्याराधितः ग्रुक्तं इत्यादिना । वैंगन्तात्मेति । शान्तः कामकोधादिरहितः आत्मा स्वरूपं यसेति, ज्ञानावतारस्य शान्तत्वं ग्रुक्तमेवेति । यद्वा । शान्तानामात्मेति वा । किपेलं इति । किपिलवर्णत्वात् किपलः, यद्वा, कं जलं पिबन्तीति कपयो रश्मयः, तान् लिति आदत्ते सूर्य-रूपेणिति वा, 'सूर्यो मरीचिमादते सर्वस्माद्भवनादधी'तिश्रतेः । कपीन् श्रेष्टान् लिति अनुष्टित्ति वा, तदुक्तं महाभारते 'किपिवराहः श्रेष्टश्च धर्मस्य वृप उच्यते । तस्मात्द्व्याकपि प्राह कश्यपो मां प्रजापति'रिति । क्वैंगलनाश्चाक इति । कालश्चासौ नाशकश्चिति, कालस्य मृत्योवीं, कालरूपं तु 'स चावतीर्णं त्रियुगं'मित्यादिना स्पष्टम् । तत्त्वोपदेशतः सर्वसंशयान्नाशयतीति नाशकत्वम् ॥ ४१ ॥

#### त्रिगुणाधिपतिः सांख्यशास्त्रकर्ता विशारदः। सर्गदूषणहारी च पुष्टिमोक्षप्रवर्तकः॥ ४२॥

त्रिगुँणौधिपतिरिति । गुणपदेन गुणाधारभृतः काल उपलक्ष्यते, तेन त्रयो गुणाः सन्ति यत्रेति त्रिगुणः कालस्तर्याधिपतिः नियन्ता, आधिदैविकरूप इति वा, अत एव कालात्मना स्तुतिः । 'परं प्रधानं पुरुषं महान्तं काल'मित्यादिना । सांख्यास्त्र-कर्तिति । सांख्यमारमानात्मविवेकस्तदेव शासनाच्छास्रं तस्य कर्तेत्यर्थः । तदुक्तं 'मात्रे चाध्यात्मिकीं विद्या'मित्यादिना । चित्रैं गिरद् इति । शास्त्रे विशारदो निपुण इत्यर्थः । यद्वा । विशारणं विशारः हृदयग्रन्थिदूरीकरणनान्तःकरणविकाशस्तेन संसारं द्यति, अत एव वक्ष्यतेपि 'भिद्यते हृदयग्रन्थि'रित्यादिना । तं ददातीति वा विशारद इति च ।

सर्गदृषणं हारीति । सर्गः सृष्टिस्तत्कृतं यदूषणं तत्र दूषणं वा तस्य हरणशील इत्यर्थः । अत्र दूषणमधर्मादिदोष एव कर्दमस्य सृष्टी स्वयमवतीर्य सृष्टेर्भूषणत्वमेव कृतवान्न तु दूषणत्वमपि । पुष्टिमोक्षेत्रं चर्तक इति । पुष्टिमार्गीयो मोक्षः पुष्टिमोक्षः, पुष्टिमार्गी-याणामिति वा, तस्य प्रवर्तको दातेत्यर्थः । कर्दमस्य तथाविधमोक्षप्रदत्वात् । तदुक्तं 'व्रतं स आस्थित' इत्यादिना ॥ ४२ ॥

#### लौकिकानन्द्दाता च ब्रह्मानन्द्प्रवर्तकः । भक्तिसिद्धान्तवक्ता च सगुणज्ञानदीपकः ॥ ४३॥

लीकिकानन्द्दाता चेति । लीकिकः लोकानुसारी यः आनन्दः भगवत्यपि किपले पुत्रसेहपूर्वकप्रशादिजनितः, देवहूतौ तादृशस्य दातेत्यर्थः, तदुक्तं 'तमासीनमक-माणिम'त्यादिना । यद्वा । लौकिकानां संसारिणां जीवानामेतच्छास्त्रप्रदनेनानन्दत्वम् । क्रैंह्यानन्द्प्रचर्तक इति । 'स एको ब्रह्मण आनन्द' इति श्रुत्यादौ प्रसिद्धः य आनन्दः सोऽक्षरब्रह्मानन्द्स्तस्य प्रवर्तको दातेत्यर्थः । भक्तिसिद्धाँन्तवक्ता चेति । भक्तिं भजन-मेव सिद्धान्तत्वेन वक्तीति तथा। तदुक्तं 'विस्रुज्य सर्वत्यान्या'नित्यादिना । सांगुणज्ञान-दीपक इति । गुणसहितं सगुणं प्रपत्रज्ञातं तस्य ज्ञानस्य दीपकः प्रकाशक इत्यर्थः । सगुणस्य ज्ञानदीपक इति वा, तदुक्तं 'अथ ते संप्रवक्ष्यामि तत्त्वाना'मित्यादिना ॥ ४३ ॥

## आत्मप्रदः पूर्णकामो योगातमा योगभावितः। जोवन्मुक्तिप्रदः श्रीमानन्यभक्तिप्रवर्तकः॥ ४४॥

र्धनित्मप्रद इति । आत्मानं स्वस्तरूपं शास्त्रप्रकाशनेन प्रकर्षण ददाति प्रकाशयतीति वा, तथा । पूर्णकीम इति । पूर्णाः सम्पन्नाः कामाः सङ्कल्पाः यस्येति, पूर्णेनिरपेक्षैः काम्यत इति वा, पूर्णकामा यस्येति वा, यस्मादिति वा । योगाँतमिति । योगे
समाधौ आत्मा ध्येयस्वरूपं यस्येति । योगाँनाचित इति । योगेनाष्टाङ्गेन भाव्यते चिन्त्यते
इति, योगो भावितो येनेति वा । जीर्वन्सुक्तिप्रद इति । जीवत्येव पूर्वकर्मोपार्जितशरीरे विद्यमान एव कामादिग्यो मुक्ति प्रद्वातीति तथा । तदुक्तं 'एवं विदिततत्त्वस्य'
त्यादिना । अभिर्मांनिति । श्रीः शोभा विद्यतेऽस्मिन्निति, तदुक्तं 'प्रसन्नवदनाम्भोजं पद्मगर्भारुणेक्षण'मित्यादिना । अर्न्धंभक्तिप्रवर्तक इति । अन्यन्महदादिकं भक्तिश्च तयोः
प्रवर्तकः । यद्वा । अन्येग्यः पुरुषार्थेभ्यश्चतुन्योऽप्यधिकत्वेन भक्तरेव प्रवर्तक इत्यर्थः ।
तदुक्तं 'सालोक्यसाष्टिंसामीप्ये'त्यादिना ॥ ४४ ॥

## कालसामध्यदाता च कालदोषनिवारकः। गभौत्तमज्ञानदाता कर्ममार्गनियामकः॥ ४५॥

र्कीलसामध्यदाता चेति । कालसाधियज्ञात्मकस्य सामर्थ्य ददातीति तथा, तदुक्तं 'स विष्णवाख्योऽधियज्ञोसौ काल' इत्यादिना । कैंगलद्रोषनिवारक इति । कालकृतदोषाः कालदोषास्तेषां नितरां वारकः । भैं भी त्तामज्ञानदाता चेति । गर्भे गर्भ-दशायां सप्तममासाद्ध्वं उत्तमस्योत्कृष्टस्य ज्ञानस्य दातेति । तदुक्तं 'यस्योपपन्नमवितु-मित्यादिना । कर्मभौगेनियामक इति । कर्म अदृष्टं तद्धीनो यो मार्गः 'जायख-म्रियस्वे'त्येवंरूपः 'मृत्वा पुनर्मृत्युमापद्यन्ते अर्धमानाः स्वकर्मभि'रिति श्रुतेः, तस्य नितरां यामको नाशक इत्यर्थः । यद्वा । तत्र नियामकस्तदनुरूपफलदातेति ॥ ४५ ॥

### सर्वमार्गनिराकर्ता भक्तिमार्गैकपोषकः। सिद्धिहेतुः सर्वहेतुः सर्वाश्चर्यैककारणम्॥ ४६॥

सर्वभौगिनिराकर्तेति । सर्वे ये मार्गः भक्खजनकाः कर्मादयस्तेषां निराकर्ता तिरस्कर्तेत्यर्थः । यतः सर्वमार्गनिराकरणमत एवाह । भक्तिमार्गिकपोषक इति । भक्ति-मार्गस्थैकस्य कर्मादिनाऽसमुचितस्य पोषकः स्थापक इत्यर्थः । अत एवोक्तं 'तस्मात्त्वं सर्व-भावेन भजस्वे'त्यादिना । सिद्धिहेतुरिति । देवहूतेः सिद्धिः भगवत्याप्तिः, तत्र हेतुः कारणमित्यर्थः । तदुक्तं 'मार्गेणानेन मातस्त' इत्यादिना । सर्वे वहुत्यरिति । सर्वेषामपि सिद्धिहेतुरित्यर्थः, सर्वत्र हेतुरिति वा । सर्वेषान्यर्थिककारणमिति । सर्वे यदाश्चर्यमद्धतं तत्रैकं स्वयमेवासाधारणं वा तत्कारणं चेति तथा । तच्च देवहूत्यर्थं प्रथमतो ठौकिकभोग-सम्पादनं, पश्चात् स्रीजातीयाया अपि ब्रह्मोपदेशतः पुनस्तत्कालमेव वैराग्योत्पादनमित्यादि ज्ञेयम् ॥ ४६ ॥

चेतनाचेतनपतिः समुद्रपरिपूजितः । सांख्याचार्यस्तुतः सिद्धपूजितः सर्वपूजितः ॥ ४७॥

चेतिनाचेतनपतिरित । चेतन्त सम्यक् जानन्तीति चेतना ऋषयस्त दिना अचेतनाः पामरास्तेषां पतिः, पाठनादिति । संसुद्रपरिपू जित इति । समुद्रेण परितः सर्वतः पूजितोचितः 'स्तूयमानः समुद्रेण दत्ताईणनिकेतनः' इत्युक्तत्वात् । सांख्या-चार्यस्तुत इति । आचरन्ति स्वयं कर्म कृत्वा प्रदर्शयन्ति छोकसङ्गहार्थमित्याचार्याः, मार्गप्रवर्तका इति यावत् । सांख्यस्य आचार्याः सांख्याचार्यास्तैः स्तुत इति । तदुक्तं 'आस्ते योगं समास्थाय सांख्याचार्येरिमिष्टुत' इति । सिद्धं पू जित इति । सिद्धाः प्रसु निद्यायप्रभृतयः, तैः पूजितः सत्कृतः, ते पूजिता यस्मादिति वा, सिद्धः प्रसु निद्यायप्रभृतयः, तैः पूजितः सत्कृतः, ते पूजिता यस्मादिति वा, देवेष पू जित इति । सर्वे-श्वारणादिभिरिष पूजित इति तथा । तदुक्तं 'सिद्धचारणगन्धवेंर्युनिभि'रित्यादिना ॥ ४७ ॥

॥ इति तृतीयस्कन्धनामानि ॥

## ॥ अथ चतुर्थस्कन्धनामानि ॥

#### विसर्गकर्ता सर्वेदाः कोटिसूर्यसमप्रभः। अनन्तगुणगम्भीरो महापुरुषपूजितः॥ ४८॥

विसंगिकर्तिति । पूर्वोक्तसर्गापेक्षया विरुक्षणः सर्गो विसर्गः, तदुक्तं द्वितीये 'भूतमात्रेन्द्रियधियां जन्म सर्ग उदाहृतः। ब्रह्मणो गुणवैषम्याद्विसर्गः प्राकृतः स्मृतः' इति । तस्य कर्ता कारक इत्यर्थः । स च 'मनोस्तु शतरूपाया'मित्यादिनोक्तः । सिँचैंश इति । सर्वेषामीशः सर्वेशः, सर्वान् ब्रह्मादीनपि ईशयतीति, सर्वे ईशा यस्मादिति । कोटिसूर्घ-सम्प्रभ इति । कोटिसंख्याकाः सूर्याः कोटिसूर्याः, कोटिसूर्यैः समा यत् किञ्चित्सा-दृश्यं कर्तुं योग्या प्रभा तेजो यस्येति । 'यदादित्यगतं तेजो जगद्भासयतेऽखिठं । यञ्चन्द्रमसि यचामौ तत्तेजो विद्धि मामक'मित्यादिवाक्यैः कोटिसूर्याणामि धर्मितेजोंशरूपत्वेन सर्वाशेन धर्मिसाम्यं न घटत एव यद्यपि, तथापीतोऽधिकस्योपमानस्थाभावात् प्रदर्शनार्थमेतन्न वस्तुतः, परमार्थतस्त्वभूतोपम एवेति । अत एव गीतायां विश्वरूपवर्णनावसरे यद्यपनिबन्धे-नैबोक्तं 'दिवि सूर्यसहस्रस्य भवेद्युगपदुत्थिता। यदि भाः सद्दशिः सा स्याद्धासस्तस्य महात्मन' इति । अन्नन्तगुणगम्भीर इति । नास्त्यन्तः समाप्तिर्थेषां ते अनन्ता देश-काळाविषरहिताः ये गुणा ऐश्वर्यादयो मक्तवात्सल्यादयो वा, तैः गम्भीरः पूर्णः आतळस्पर्श इति वा, अक्षोभ्य इति वा, अत एव श्रुतिः 'परो मात्रया तन्वा वृधान न ते महित्वम-न्वश्चवन्ति । उमे ते विद्य रजसी पृथिव्या विष्णो देव त्वं परमस्य वित्स' इति । अर्थस्त । परस्ताद्वर्तमानया मात्रया तन्वा शरीरेण वा वृधान वृद्धि प्राप्तवान्, हेदेव विष्णो ते तव उमे रजस्तमसी रञ्जनात्मके द्यावापृथिव्यौ वयं विद्य जानीमः, परमस्य परलोकस्य त्वत्स-म्बन्धिनः त्वमेव वित्से जानासीत्यर्थः । मेंहापुरुषपूजित इति । महापुरुषैः ब्रह्म-नारदादिभिः पूजितः ॥ ४८ ॥

#### अनन्तसुखदाता च ब्रह्मकोटिप्रजापतिः। सुधाकोटिखास्थ्यहेतुः कामधुकोटिकामदः॥ ४९॥

उर्जनन्तसुखदाता चेति । अनन्तस्य निरविधकस सुखस्य दातेत्यर्थः । व्रिक्षाकोटिप्रजापतिरिति । सर्वत्र कोटिशन्दोऽसंख्यवचनो ज्ञेयः, 'सहस्रशीर्षा पुरुष' इत्यत्र
सहस्रपदवत् । ब्रह्मा चतुर्भुखः स त्वेकब्रह्माण्डान्तर्वितिभूतजातसृष्टत्वात् प्रजापतिरित्युच्यते, मगवांस्तु तादशब्रह्मकोटिस्रष्टृत्वेनैव प्रजापतिरित्यर्थः । अत एव ब्रह्मस्तुतौ 'क्वेदविधा विगणिताण्डपराणुचर्यावाताध्वरोमविवरस्य च ते महित्व'मिति । सुधाकोटिस्वास्थ्यहेतुरिति । सुधा अमृतं सा च पीता सती देवानां स्वास्थ्यहेतुरमरत्वहेतुर्भवति, तदिष कालग्रस्तत्वात् पारिभाषिकमेव, भगवांस्तु सुधानां कोटेर्यत्स्वास्थ्यं तत्र हेतुः, यत्से- वनात् युनः कालादिग्यो न भयमिति भावः । अत एव दशमस्कन्धेप्युक्तं 'मर्ली मृत्यु-व्यालभीतः पलायन्' 'तथा न ते माधव तावका' इत्यादिभिरिति । कीं मधुक्कोटिकामद् इति । कामान् वाञ्छितानर्थान् दोग्धि प्रपूर्यतीति कामधुक् कामधेनुरित्यर्थः । तस्याः कोटिः कामधुक्कोटिः, कामधुक्कोटिरिव कामद इत्यर्थः । 'उपमानानि सामान्यवचनै'रिति-समासः ॥ ४९ ॥

#### समुद्रकोटिगम्भीरस्तीर्थकोटिसमाह्रयः। सुमेरुकोटिनिष्कम्पः कोटिब्रह्माण्डविग्रहः॥ ५०॥

संग्रहकोटिगम्भीर इति । महद्भुणाकरत्वात् समुद्रकोटिरिव गम्भीरः श्थिराकृतिरित्यर्थः । समासादि पूर्ववदेव सर्वत्र । तीर्थकोटिसम्भाह्मय इति । अयं भावः, यथा
अतीर्थजलादिषु स्नानादिकमसाद्भुण्यार्थं गङ्गादितीर्थसन्निधिकल्पनं, तद्भक्षगवदाह्वानं तत्कोटिगुणफलप्रदिमत्यर्थः । यद्वा । तीर्थकोटिसमः आह्मयः कीर्तनं यस्येति, तीर्थकोटिसमः
आह्मयः अभिधानं यस्येति वा, अत एव महर्षयः 'यस्य स्मृत्या च नामोत्त्तया तपोयज्ञकियादिषु । न्यूनं सम्पूर्णतां याति सद्यो वन्दे तमन्युत'मिति । सुमेर्स्कोटिनिष्कम्प
इति । सुमेर्र्रचलानां श्रेष्ठः, सुमेर्रकोटिरिव निष्कम्पः अचल इत्यर्थः । मेरोस्तु चालकः
कालः, भगवांस्तु तस्यापि चालक इति भावः । कोटिन्नेद्वीणङिविधह इति । कोटिब्रह्माण्डानि विग्रहो यस्येति, कोटीनां कोटिसंख्याकानां ब्रह्माण्डानां समाहारः कोटिब्रह्माण्डं
तत् विग्रहे देहे यस्येति वा । अत एव विश्वरूपदर्शने इतोतिरिक्तब्रह्माण्डप्रदर्शनमेव
भगवता कारितं तच्च 'पश्यामि देवांस्तव देव देहे'इत्यादिना स्पष्टम् ॥ ५०॥

#### कोट्यश्वमेधपापद्यो वायुकोटिमहाबलः। कोटीन्दुजगदानन्दी शिवकोटिप्रसादकृत्॥ ५१॥

कोर्ट्येश्वमधपापम इति । कोटिसंख्याकानामश्वमेधानां समाहारः कोट्यश्वमेधं, तिदव ब्रह्महत्यादेः पापस्य हन्तेत्यर्थः । 'सर्व पाप्मानं तरित तरित ब्रह्महत्यां योश्वमेधन यजते' इत्यादिना। बहुकालकष्टसाध्यस्याप्यश्वमेधस्यैकस्यैकब्रह्महत्योपश्यमहेतुत्वमुक्तम् । अयं तु स्मरणादिभिरेकैकशः सर्वपापनाशकः सद्य एवेति महान् विशेषः, अत एवोक्तं 'नाम्नोऽस्ति यावती शक्तिः पापनिर्दलने हरेः । तावत्कर्तुं न शक्तोति पातकं पातकी नरः' इति 'प्रायश्चितान्यशेषाणि तपःकर्मात्मकानि वै। यानि तेषामशेषाणां कृष्णानुस्मरणं पर्मि'त्याद्यपि । वायुकोटिसहावल इति । वायुकोटिस्व महन्च तद्वलं च महावलं तद्वि-द्यते यस्येति । कोटीनेर्दुज्यवानन्दीति । कोटीनामिन्दूनां समाहारः कोटीन्दु तद्वज्ञनादाह्यादक इत्यर्थः । शिवकोटिस्य प्रसादवरदानादिकं करोतीति तथा ॥ ५१ ॥

ननु तथात्वे कथं न स्तूयते सर्वेरित्याशङ्कषाहुः सर्वसिंद्धणमाहातम्य इति ।

#### सर्वसहुणमाहातम्यः सर्वसहुणभाजनम्। मन्वादिप्रेरको धर्मो यज्ञनारायणः परः॥ ५२॥

सर्वेः सद्घुणैः समीचीनैर्गुणैः सतां गुणैः तादृशगुणविद्धवी तादृशेषु वा माहात्म्यं महिमा यस्येति, सर्वसद्धुणानां माहात्म्यं यस्मादिति वा । तथात्वेप्यन्ये दूरतोपि न मजन्तीत्याशयेनाहुः सर्वसंद्धुणभाजनिमिति । सर्वान् सद्धुणान् तद्धतो वा भजित तान् भाजयतीति वा । व्यूहादिषूपासनादिकमपि सम्भवित न तु पूर्णस्थेति भावः । 'सर्वेश्वा' इत्यारम्याष्टादशनामानि पुराणान्तरप्रसिद्धानीति ज्ञेयम्, विवेचनं पश्चाद्धविष्यति । सर्व-करणसामर्थ्यद्योतनायात्र तेषां कथनम् । मन्वादिप्रेरक इति। मनुः स्वायंभुवः आदिर्थेषां अत्र्यादीनां सप्ट्यर्थं प्रेरक इत्यर्थः । विवेचनं द्यार्थः । विदेशं नारायण इति । यज्ञात्मको नारायणो यज्ञनारायणस्तद्रपु इत्यर्थः । तदुक्तं 'प्रजापितः स भगवान् रुचि'रित्यादिना । पर्रे इति । पिपति देवानिति परः उत्कृष्टो वा ॥ ५२ ॥

तसैव नामान्तरमाहुः औक्तिस्नुत्रिति।

## आकृतिस्तुर्वेवन्द्रो रुचिजनमाऽभयप्रदः। दक्षिणापतिरोजस्री क्रियाशक्तिः परायणः॥ ५३॥

आकूतेर्मनुपुत्र्याः सूनः पुत्र इत्यर्थः । देवेन्द्रं इति । देवानामिन्द्रः, देवश्रासा-विन्द्रश्चेति वा । रुचिकेन्द्रमेति । रुचेकिन्म यस्येति । अभियप्रद् इति । यञ्चस्वरूपेण देवेभ्योऽभयं प्रददातीति तथा । 'यञ्चनासुरानपानुदन्त' इति श्रुतेः । दक्षिणांपित-रिति । दक्षिणा रुचेः पुत्री, तस्याः पितः पालको भर्तेति यावत् । तदुक्तं 'तां कामयाना'-मित्यादिना । ओकेस्वीति । ओजः उत्साह्विशेषस्तद्वानोजस्वी । कियौदास्तिरिति । कियायाः कर्मणः शक्तिः सामर्थ्यं यस्मादिति वा, तद्रप् इति । तप्यादिकमत्र किया-पदेनोच्यते । ननु कियाशिकत्वं दृश्यते सर्वत्र, तथा सति कथं न सर्वेषां फलसिद्धिरत आहुः परायण इति । परमक्षरमयनमिष्टानं यस्येति, परमुक्षृष्टमयनं ज्ञानं यस्येति वा, परेषुक्षृष्टेषु संसरणं यस्येति वा ॥ ५३ ॥

नन्वस्तु ज्ञानादि स्मरणान्तं, फलं तु साधनासाध्यत्वान्न भविष्यतीत्याशक्काहुः देन्तान्त्रेय इति ।

### दत्तात्रेयो योगपतियोगमार्गप्रवर्तकः। अनस्यागभरत्नमृषिवंशविवर्धनः॥ ५४॥

अत्रेरपत्यमात्रेयः दत्तश्रासावात्रेयश्रेति । योगयतिरिति । योगसाष्टाङ्गयोगसा पतिः स्वामी, योगाचार्यत्वात् । योगसार्गमार्गमवर्तक इति । स्पष्टम् । अनस्यागर्भ- रक्षमिति । अनस्या अत्रेः पत्नी, तस्यास्त्रिदेवरूपगर्भेष्विप रत्नं श्रेष्ठ इत्यर्थः, तच्च मूले स्फुटम् । ऋषिवंशिविविधिन इति । ऋषीणामङ्गिरआदीनां वंशस्य परम्परायाः विशेषेण वृद्धिकर्तित्यर्थः ॥ ५४ ॥

### गुणत्रयविभागज्ञश्चतुर्वगिविशारदः। नारायणो धर्मसूनुर्मूर्तिपुण्ययशस्करः॥ ५५॥

गुँजन्नयिनभागज्ञ इति । गुणानां त्रयं गुणत्रयं तस्य विभागं विवेचनं जानातीति तथा । यद्वा । सत्त्वादिगुणत्रयेण विभजनं विभागस्तं जानातीति तथा, तदुक्तं 'सोमोभू द्वसणोंशेने'त्यादिना । चैंतुर्वगेविशारद् इति । चतुर्णा धर्मादीनां वर्गः समुदायस्तत्र
विशारदस्तदिभिन्न इत्यर्थः । नौरायण इति । नरः आत्मा, ततो जातान्याकाशादीनि
नाराणि तानि कार्याणि अयनं कारणात्मना च्याप्तोति अतश्य नारायणः । 'यच्च किञ्चिजगतसर्व दश्यते श्रृयतेणि वा । अन्तर्विहिश्च तत्सर्व च्याप्य नारायणः स्थित' इति मन्नवर्णात् ।
महाभारतेणि 'नराजातानि तत्त्वानि नाराणीति ततो विदुः। तान्येवायतनं तस्य तेन नारायणः
समृत' इति । 'नराणामयनं यस्मात्तस्मान्नारायणः समृत' इति श्रद्धवेवर्ते । मनुरप्याहः
'आपो नारा इति श्रोक्ता आपो वै नरस्नवः । अयनं तस्य ता पूर्व तेन नारायणः
समृत'इति । व्यासोप्याह 'नयतीति नरः प्रोक्तः परमात्मा सनातन' इति । धर्मसूर्तेनुरिति ।
धर्मस्य स्नुरिव स्नुरिति । सूर्तिपुर्णययशस्कर इति । मूर्तिर्धर्मपत्नी स्वजननी
तस्याः पुण्यं पावनं तद्यशस्तत्करोतीति तत्तथा । तदुक्तं 'मूर्तिः सर्वगुणोपेतौ नरनारायणा'वित्यादिना ॥ ५५ ॥

#### सहस्रकवचच्छेदी तपःसारो नरप्रियः। विश्वानन्द्रप्रदः कर्मसाक्षी भारतपूजितः॥ ५६॥

सैंह्स् कवचच्छेदीति । सहस्रं कवचानि वर्माणि छेतुं शीलमस्येति । तेपिःसार इति । तप एव सारं प्राह्वांशो यस्य, तदेव वलं यस्येति, तपोरूपसारांश इति वा । तपश्चास्मि तपस्विष्वि'ति वचनात् । नेर्रंप्रिय इति । नरः प्रियो यस्य, प्रातृत्वात् , नरस्य प्रिय इति वा, नराणामिति वा । विश्वें नन्द्रप्रद् इति । विश्वस्मै सर्वस्मै आनन्दं प्रयच्छतीति तथा, विश्वहितार्थमेव तपश्चरणात् । कम्सेर्ने इति । देवमनुष्यादीनां कर्म श्रुमाश्चमं साक्षात् परयित विविनक्तीति तथा । साचरणं त्वन्येषामेव तथा ज्ञापनायान्यथा यद्यदाचरणं श्रेष्ठेष्वितिव्यर्थ स्यात् । ज्ञापनं सिन्निहितानामेव, तथात्वं तु स्वकीयानामेव भवतीत्यर्थः । नतु तथात्वाभावेऽन्येषां कर्मणां कथं फलसिद्धिरित्याश्चयेनाह् कर्मेति, विहितं तु साक्षात् पश्यतीतरत्तु परम्परया पश्यति । आसुराणां तु विहितमपि न तथा, कर्मणां वैलक्षण्याद्वावभेदाचिति भावः । नतु आसुराणां देवेष्वपि जन्म विहिताचरणं सम्भवति तदा कथं भवतीत्याश्चेनाहुः । भारतैः सार-पूजित इति । भारतैर्थुविष्ठिरादिभिः पूजितः सत्कृतः सहायोपायकरणात् । भारतैः सार-

खतैर्वा पूजित इति, भरतवंशोत्पन्नैरिति वा, भरतखण्डस्थितैः पूजित इति वा, खण्डो-पास्यत्वात् ॥ ५६ ॥

> अनन्ताञ्जतमाहातम्यो बदरीस्थानभूषणम् । जितकामो जितकोधो जितसङ्गो जितेन्द्रियः ॥ ५७ ॥

अंनन्ताद्भुतमाहात्म्य इति । अनन्तमपरिच्छिन्नमद्भुतमाश्चर्ययुक्तं माहात्म्यं यसेनित्तं, तच महाभारतादौ प्रसिद्धम् । बेंद्रेरीस्थानभूषणिमिति । बदर्याख्यस्य महास्थानस्य बदर्युपलिक्षतस्येति वा तस्य भूषणं मण्डनिम्दर्थः । जितेंकोम इति । जितः कामः कन्दर्पी येन, तपोविद्यार्थं प्रवर्तितत्वात् । जितेंकोघ इति । जितो वशीकृतः कोधः अमर्षो येन तं विनेव तत्तिरस्करणात्, न तु रुद्रवद्धस्मीकरणेनेति भावः । जितेंकिङ्ग इति । जितः सङ्गो विषयव्यासङ्गो येन । जितेनिद्रेयं इति । जितानि वशीकृतानीन्द्रिन्याणि येन, ह्षीकेश्रत्वात् ॥ ५७ ॥

उर्वशीप्रभवः खर्गसुखदायी स्थितिप्रदः। अमानी मानदो गोप्ता भगवच्छास्त्रबोधकः॥ ५८॥

उर्वशीमें भैच इति । उर्वशीनाम्नामप्सरसां प्रभव उत्पत्तिर्यस्मात् । स्वैगसुख-दायीति । स्वर्गपदेन तत्था इन्द्रादयोप्युच्यन्ते, तेभ्यः सुखदानशील इत्यर्थः, सर्वाप्सरो-मुख्योर्वशीप्रदानात् । स्थितिमें इति । स्थितिमवस्थितिं स्वर्गे प्रददातीति, न पुनः स्वस्मिन्नाकृष्टवातुर्वशीमिति भावः । अभानीति । मानोऽस्यास्तीति मानी न मानी अमानी मानस्यासुरत्वात्तदभाव इति भावः । भांनदः । अन्येभ्यो लोकसङ्ग्रहार्थं मानं सन्मानं ददातीति तथा, मानमभिमानं द्यति खण्डयतीति वा । गोसेति लोकानां रक्षितेत्यर्थः । भगवच्छास्त्रवोधक इति । भगवच्छास्त्रं पत्ररात्रादि, तस्य बोधको ज्ञापको नारदादिभ्य इति ॥ ५८ ॥

ब्रह्मादिवन्द्यो हंसः श्रीमीयावैभवकारणम् । विविधानन्तसर्गात्मा विश्वपूरणतत्परः ॥ ५९॥

क्रेंह्मादिवन्य इति । ब्रह्मा आदिर्येषां शिवादीनां तैर्वन्द्यो वन्दनीयः । हंसैं इति । हिन्त संस्तिं जानातीति वा, सर्व हंसः परमात्मेति यावत् । श्रीरिति । श्रयन्तेऽनेनेति श्रीः, सर्वाश्रयणीयः लक्ष्मीरूपो वा । 'कीर्तिः श्रीर्वाक् नारीणा'मिति पाठात् । मैंचिविभावकारणमिति । मायायाः प्रकृतेवैभवं सष्ट्यादिकर्तृत्वं तत्र कारणं हेतुरित्यर्थः । विविधानन्तसर्गात्मेति । विविधा बहुविधा अनन्ता अमिता ये सर्गाः रुद्रकृता वीरभ-द्रादयस्तत्र आत्मा गमनशीलः दक्षयज्ञविध्वंसनार्थं तेषु सामर्थ्येन आविभीवादिति भावः । अन्यथा भगवद्धिष्ठितयज्ञस्य नाशो न स्यात् । विश्वर्ष्एरणत्तत्पर इति । विश्वस्य पूर्णे पोषणे तत्परः सावधानः । यद्वा । विश्वपूर्णस्य तननं विश्वपूर्णतत्, तदेव परं उत्कृष्टं यस्येति ॥ ५९ ॥

#### यज्ञजीवनहेतुश्च यज्ञखामीष्टबोधकः। नानासिद्धान्तगम्यश्च सप्ततन्तुश्च षड्डणः॥ ६०॥

र्यंत्रजीवनहेतुश्चेति। यज्ञे जीवनं दक्षादीनां, यज्ञस्य वा धुनरूत्थानं तत्र कारणिमत्यर्थः। यँज्ञस्वामीति। यज्ञस्य स्वामी, यज्ञस्य यजमानस्य वा 'यज्ञो यजमान' इति श्रुतेः, यज्ञरूपस्वामीति वा, 'यज्ञो वै विष्णु'रिति श्रुतेः। इष्ट्रंबोधक इति। इष्ट्रस्य रुद्रप्रसादोपायस्य बोधकः ज्ञापक इत्यर्थः। नीनासिद्धान्तगम्यश्चेति। नानारूपैः सिद्धान्तौर्गम्यो ज्ञातुं योग्यः, अत एव ऋत्विगादयः स्वस्वज्ञानानुसारेण सर्वे स्तुतवन्तः। तदुक्तं 'तत्त्वं न ते वयमनञ्जने'त्यादिना। संस्ताननतुश्चेति। सप्तानामिष्ठिष्टोमादिसप्त-संस्थानानां तन्तुविस्तारक इत्यर्थः, सप्तानां लोकानां वा। षंकूंगुण इति। षडिश्वर्यादयो गुणा यस्येति॥ ६०॥

### प्रतिसर्गजगत्कर्ता नानालीलाविद्यारदः। ध्रुविप्रयो ध्रवस्वामी चिन्तिताधिकदायकः॥ ६१॥

प्रतिसर्गे जँगत्कर्तेति । प्रतिसर्गं जगत्कर्तेति वाहुलकादिसमासः । नैनिनालीलाविशारद इति । नानालीलाः सप्टचादयस्तासु निपुण इत्यर्थः, तच मूले स्पष्टं 'सनकाद्या
नारदश्चे'त्यादौ । प्रुवंप्रिय इति । ध्रवस्थौत्तानपादेः प्रियमिष्टसिद्धिर्यस्मादिति, ध्रवस्य प्रियः,
ध्रवः प्रियो यस्येति वा, । ध्रुवंस्वामीति । ध्रवस्य स्वामी प्रशः, अत एव स्वपदे स्थापनमिति ।
चिन्तिताधिकदायक इति । सपत्न्या मातुर्द्वरुक्तच्यथितस्वान्तो ध्रुवो मातुरिममानमार्जनाय
प्रवृत्तो न तु केवलमगवद्धदेशेनापीति, तादशस्यापि यद्विष्णुपदस्थानं सकलमहिषप्रभृतिसेच्यं
दत्तवानतः चिन्तिताधिकदायकत्वं युक्तमेव । अत एवोशनसा गीतं विष्णुपुराणे 'अहोऽस्य
तपसो वीर्यमहोऽस्य तपसः फलम् । यदेनं पुरतः कृत्वा ध्रुवं सप्तर्षयः स्थिता' इति ॥ ६१ ॥

### दुर्लभानन्तफलदो द्यानिधिरमित्रहा। अङ्गस्वामी कृपासारो वैन्यो भूमिनियामकः॥ ६२॥

दुं ले भानन्तफलद इति । दुर्लमं प्राप्तुमशक्यमन्यैर्देवादिभिरिष, अनन्तमिन नाशि यत्फलं तहुवाय ददातीति तथा । तदुक्तं 'वेदाहं ते व्यवसित'मित्यादिना । देंचा-निधिरिति । दया अनुकम्पा तस्या निधिर्निधानं, पश्चवार्षिकोतिवालोऽयं कष्टं प्राप्तो-तीति दया । अभिश्चेहा इति । अभित्रान् अतृधातकान् रुद्रानुचरान् हतवानिति । तदुक्तं 'धुवो भातृवधं श्रुत्वे'त्यादिना । अङ्गुस्वामीति । अङ्गस्य राज्ञः स्वामी नियामक इत्यथः । कुँपासार इति । कुपैव देयपदार्थे सारं यस्येति, कृपायामासारो धारासम्पात इति यावत् । अत एवाङ्गस्य कदपत्यदानेन वैराग्यमुत्याद्य मोचितवानित्यर्थः, तदुक्तं 'कदपत्यं वरं मन्य' इत्यादिना । वैन्धे इति । वेनस्यापत्यं वैन्यः पृष्ठित्यर्थः । भूमिन-

र्थामक इति । भूमिं नियमयति वशे स्थापयतीति तथा । तदुक्तं 'वसुधे त्वां वधिष्यामी'- त्यादिना ॥ ६२ ॥

#### भूमिदोग्धा प्रजापाणपालनैकपराघणः । यशोदाता ज्ञानदाता सर्वधर्मप्रदर्शकः ॥ ६३॥

भूमिदोग्धेति । भूमेधेनुरूपाया दोग्धा तत्तदपेक्षितसारदायकः । तदुक्तं 'वत्सं कल्पय मे वीरे 'सादिना । प्रकापाणपालनैकपरायण इति । प्रजानां प्राणाः प्रजा-प्राणास्तेषां पालनं दुष्टाद्रक्षणं तदेवैकं परमुत्कृष्टं अयनं स्थानमाश्रयो यस्येति । पर्योन्दाति । यशसो दातेस्थः । अन्येरकृताद्भुतकर्मकारकत्वात् । तदुक्तं 'चूर्णयंश्य धनुःकोट्ये' सादिना । ज्ञानं स्वसम्बन्धी तस्य सनत्कुमारादिद्वारा पृथवे दातेस्थः । तदुक्तं 'एवं स्म ब्रह्मपुत्रेणे'सादिना । सर्वधर्मप्रेषंद्रशक् इति । सर्वेषां प्रवृत्तिनिवृत्तिलक्षणानां धर्माणां प्रकर्षेण दर्शयितस्थः ॥ ६३ ॥

#### पुरञ्जनो जगन्मित्रं विसर्गान्तप्रदर्शकः। प्रचेतसां पतिश्चित्रभक्तिहेतुर्जनार्दनः॥ ६४॥

पुरेश्वन इति । पुरं श्वरीरं जनयतीति तथा 'पश्चाद्ध्मिमथो पुरः' इति श्वतेः । तदुक्तं 'पुरुषं पुरुषं पुरुषं विद्धी'त्यादिना । क्षेगिन्मिन्नमिनि । जगतां मित्रं वन्धुरूपत्वात् 'आत्मैव द्यात्मनो बन्धु'रिति भगवद्धचनात् । विसंगीन्तप्रदर्शक इति । प्राचीन-वर्षिषो यो विसर्गः पुनः सृष्टीच्छा नारदतो वैराग्यमुत्पाद्य तस्य विसर्गस्यान्तस्य समाप्तेः प्रदर्शको बोधक इत्यर्थः । तदुक्तं 'भागवतमुख्यो भगवा'नित्यादिना । प्रचेतेंस्यां पिति-रिति । प्रकृष्टानि चेतांसि ज्ञानानि अन्तःकरणानि वा येषां श्रीरुद्रप्रसादात् प्राप्तमिक्तत्वात् ते प्रचेतसस्तेषां पितः स्वामीति । तदुक्तं 'प्रचेतसोन्तरुद्धावि'त्यादिना । चिन्नेंभिक्तिन्हेतुरिति । चित्रा सत्करणीया या भक्तिस्तत्र कारणमित्यर्थः, विचित्राया इति वा । क्षेनादेन इति । जना माया तार्मदयित नाश्यतीति तथा, जनान् जीवानन्तकाले अर्दयतीति वा, जनैर्र्धते प्रार्थते ज्ञायत इति वा ॥ ६४ ॥

#### स्मृतिहेतुब्रह्मभावसायुज्याद्प्रिदः शुभः। विजयी,

र्स्मृतिहेतुब्रह्मभावसायुज्यादिप्रद् इति । स्मृतिः स्मरणं, सैव हेतुः, तब स्मरणं नारदमुखाच्छुतस्य तेन स्मृतिहेतुना यो ब्रह्मभावो ब्रह्मत्वसम्पत्तिस्तस्मात् सायुज्या-दीन् प्रदत्तवानित्यर्थः । आदिपदात्सालोक्यादिरिप गृह्यते । द्युर्भ इति । शुभं विद्यतेष्ठ-सिनिति मत्वर्थीयोच्प्रत्ययः । शुभं कल्याणं तद्रूपो वा । भङ्गलानां च मङ्गल'मिति वचनात् । विर्जंयीति । विशेषतो जेतुं शीलमस्येति तथा ।

### ॥ इति चतुर्थस्कन्धनामानि ॥

#### ॥ अथ पञ्चमस्कन्धनामानि ॥

#### स्थितिलीलाव्धिरच्युतो विजयप्रदः॥ ६५॥

स्थितिलीलैं। विधिति। स्थितिः स्थानं तद्रपूळीळाया अन्धिः समुद्र इत्यर्थः। 'स्थिति-वैंकुण्ठविजय' इति द्वितीये प्रसिद्धम्। अँच्युत्त इति। न च्यवते काळादिना खरूपादिति, तदुक्तं महाभारते 'यस्मान्नच्युतपूर्वोहमच्युतस्तेन कर्मणे'ति, 'शाश्वत्र शिवमच्युत'मिति मन्नवर्णादिपि। विजैधिमद् इति। विशिष्टं जयं प्रददातीति संस्तेरिति तथा।। ६५॥

#### खसामर्थ्यप्रदो भक्तकीर्तिहेतुरधोक्षजः। प्रियत्रतिप्रयखामी खेच्छावादविशारदः॥ ६६॥

र्स्वसामर्थ्यप्रद इति । प्रियन्नताय स्वसामर्थ्य प्रकर्षेण दत्तवानित्यर्थः । भैंकि-कितिहेतुरिति । भक्तानां कीर्तिः ख्यातिस्तत्र हेतुः जयप्रदत्वादिति । ॐधाक्षण इति । अधोक्षाणां जितेन्द्रियाणां जायते प्रत्यक्षीभवतीति, अक्षजं ज्ञानं तद्धो यस्मादिति वा, उद्योगपर्वण्यपि 'अधो न क्षीयते जातु यस्मात्तस्माद्घोक्षज' इति । द्यौरन्तरिक्षं पृथिवी चाधस्तयोर्थस्मादजायत मध्ये वैराजरूपेणेति वा । प्रियन्तप्रियस्वामीति । प्रियन्ततस्य राज्ञः प्रियश्चासौ स्वामी चेति । तदुक्तं 'यहिं वा व राजन्य' इति । स्वेॐधाचादिन द्यारद इति । स्वेॐधाचादिन क्षारद कर्मकलापकुशल इत्यर्थः । उक्तं च 'समावेशितसकलकलाप' इत्यादिना ॥ ६६ ॥

#### सङ्गयगम्यः खप्रकाद्याः सर्वसङ्गविवार्जितः। इच्छायां च समर्यादस्यागमात्रोपलम्भनः॥ ६७॥

संक्षयगम्य इति । सिक्षिः खस्वाधिकारिनयुक्तैः ब्रह्मादिभिरगम्यः सम्यक् ज्ञातुमशक्य इत्यर्थः । तदुक्तं 'यद्वाचि तन्त्या'मित्यादि । सर्वेषां प्रयाणां किवमहावीर-सवनाख्यानां सिक्षो विषयस्य विशेषेण वर्जितो येनेति, तदुक्तं 'एतेषां किवमहावीर' इत्यादिना । इञ्छायां च समयोद इति । इञ्छायां सङ्गपरित्याजनेच्छायामपि समयीदो मर्यादासहैव । अत्रायं भावः । सर्वेषां राजपुत्रस्वे समानेपि त्रयाणामेवोध्वरेतस्त्वे भगवदि-च्छयेव कारणम् । ताद्यानामपि यन्मोक्षं विना बाल्यादारम्य चतुर्थाश्रमस्थापनं तन्मर्या-देवेति ज्ञायते । व्यागमान्त्रोपलम्भन इति । त्यागः सर्वसङ्गस्य तावन्मात्रेणैवोपलभ्यते प्राप्यत इति तथा 'त्यागाच्छान्तिरनन्तर'मिति भगवद्वचनात् ।। ६७ ।।

अचिन्यकार्यकर्ती च तकीगोचरकार्यकृत्। शृङ्गाररसमयीदा आग्नीधरसभाजनम् ॥ ६८॥ अचिन्स्यकार्यकर्ता चेति । अचिन्सस मनोव्यापाराविषयसापि भक्तकार्यस कर्तेत्यर्थः । तैर्कोगोचरकार्यकृदिति । तर्कस्य यद्यवं स्यात्तदेवं स्यादित्येवंरूपतर्कस्या-प्यविषयो यत्कार्यं तस्य कर्तेत्यर्थः । अचिन्त्यतर्कागोचरकार्यकर्तृत्वं तु 'तदा हि भगवदु-पासनोपचितातिपुरुषप्रभाव' इत्यादिनोक्तम् । श्रृंङ्काररसमयीदेति । श्रृङ्काराख्यस्य रसस्य मर्यादा अवधिः, इतोऽधिकोऽन्यो नास्तीत्यर्थः, 'रसो वे स' इति श्रुतेः । अग्राप्री- अरसमाजनमिति । आग्रीप्रस्य पूर्वचित्तिमिलने यो रसस्तस्य भाजनं आश्रय इत्यथः, तत्सम्पादक इति वा । तदुक्तं 'सा च तदाश्रमोपवन'मित्यादिना ॥ ६८ ॥

# नाभीष्टपुरकः कर्ममर्यादादशैनोत्सुकः। सर्वरूपोऽद्धततमो मर्यादापुरुषोत्तमः॥ ६९॥

नैं भी छप्रक इति । नाभराशी अपुत्रसेष्टं भगवत्स दशपुत्रजननं ऋषभदेवप्राकट्येन तत्पूर्तिकर्तित्यर्थः, तदुक्तं 'बर्हिषि तस्मिन्नेव'मित्यादिना । कभैमैं योदाद्दीनोत्सुक इति । कभैणां मर्यादा रीतिस्तस्याः दर्शनं ठोकेभ्यः प्रदर्शनं तदर्थमुत्सुकः उत्कण्ठित इत्यर्थः । 'धर्मं दर्शयतुकामो वातरसनाना'मित्यादिना । सर्वस्वेपं इति । सर्वाणि रूपाणि यस्येति, सर्व कुलाचारं रूपयति कृत्वा प्रदर्शयतीति वा, 'सर्वाणि रूपाणि विचिन्त्य धीरो नामानि कृत्वाऽभिवदन् यदास्त' इति श्रुतेः । तदुक्तं 'प्रदर्शितगुरुकुठावास' इत्यादिना । अद्भुतनिन्तम इति । अतिशयितोद्धतोद्धुततमः, अन्याश्चर्यरूप इत्यर्थः । मैर्यादापुरुषोत्तम इति । मर्यादा वेदमार्गस्तद्रक्षकः पुरुषोत्तमो मर्यादापुरुषोत्तम इति ॥ ६९ ॥

# सर्वरूपेषु सत्यातमा कालसाक्षी शशिपभः। मेरुदेवीव्रतफलमुषभो भगलक्षणः॥ ७०॥

सैंबेस्पेषु सत्यातमेति । सर्वेष्विप रूपेषु बाह्यणराजन्यादिषु सत्यः अवितथः आत्मा अवतारो यस्येति । यद्वा । सर्वरूपेषु आब्रह्यस्तम्बर्णयन्तं आत्मा सर्रूपं यस्येति । कौंकंसाक्षीति । कालस्य साक्षी नियन्तेत्यर्थः । राश्चिमं म इति । शश्चिममेव प्रमा कान्तिः यस्य, दर्शनाह्यादकत्वात् । मेरुदेवीब्रेतिफल्लमिति । नामिपस्या मेरुदेव्या आचरितस्य व्रतस्य पुंसवनादेः फलरूप इत्यर्थः । कुरुषं म इति । एकत्रेव सर्वगुणोपलम्भात् । सर्व-स्माद्यभः श्रेष्ठ इत्यर्थः । तदुक्तं 'तस्य ह वा व इत्यं वर्ष्मणे'त्यादिना । कैंगलक्षण इति । भगमैश्वर्यादिगुणसमुदायं स्वस्मिन् लक्षयतीति तथा । 'ऐश्वर्यस्य समग्रस्य धर्मस्य यश्चसः श्रियः । ज्ञानवैराग्ययोश्चेव षण्णां भग इति स्मृति'रितिवचनात् , तदुक्तं, 'अथ तमुत्पत्त्येवाभिव्यज्यमाने'त्यादिना । अत्र कतिपयनाम्नां विपर्ययो ज्ञेयः ॥ ७० ॥

जगत्सन्तर्पको मेघरूपी देवेन्द्रदर्पहा ! जयन्तीपतिरत्यन्तप्रमाणादोषलौकिकः ॥ ७१ ॥ कैंगेत्सन्तर्पक इति । जगतः प्रजायाः सम्यक् तर्पकः पोषक इत्यर्थः । मेधैकंपीति । अजनाभाल्ये मेघरूपीत्यर्थः । 'आत्मनो योगमायया स्ववर्ष'मित्यादिना । देवेन्द्रैनदर्पहेति । देवेन्द्रस्य दर्प गर्व स्ववर्षेण हतवानित्यर्थः । कैंग्रन्तीपतिरिति । जयन्त्या
इन्द्रदत्तायाः पतिर्भर्तेत्यर्थः, तन्मूले स्पष्टम् । अल्यन्तमाणाद्योषलीकिक इति ।
अन्तमतिकान्तोऽत्यन्तः प्रमाणानि चारोषलौकिकानि च तेषां समाहारस्तथा, प्रमाणारोषलौकिकस्यात्यन्तः, षष्टचा पूर्वनिपाताभावो राजदन्तादित्वात्समाधेयः । यद्वा । अत्यन्तमतिश्चितं प्रमाणं प्रमाणत्वेन स्वीकार्यं यस्येति ॥ ७१ ॥

#### श्रतधान्यस्तभूतात्मा श्रतानन्दो गुणप्रसः। वैष्णवोत्पादनपरः सर्वधर्मोपदेशकः॥ ७२॥

र्देशति वान्यस्तभूतात्मेति । शतप्रकारं यथा स्यातथा न्यस्तः स्थापितः भूतेषु शरीरेषु आत्मा येन 'आत्मा वै जायते पुत्र' इति श्रुतेः । तदुक्तं 'आत्मसमानानां शतं जनयामासे'त्यादिना । र्द्वांतानन्द इति । शतपुत्रा एवानन्दरूपा यस्येति वा, शतेनानन्दो यस्येति वा, शतगुणितानन्दो वेति 'स एको ब्रह्मण आनन्द' इति श्रुतेः । गुणंप्रमसूरिति । गुणं गुणवन्तमभेदिविश्वयानन्दिनधानं भरतं प्रस्त इति तथा । तदुक्तं 'येषां खलु महान्योगी भरतो ज्येष्ठः श्रेष्ठगुण' इत्यादिना । वैद्यावीत्पादनपर इति । वैष्णवो भरतन्तदुत्यादनेन वैष्णवधर्मान् पिपतीति तथा । यद्वा । वैष्णवेषु भक्तगुत्यादनपर इति वा । यद्वा । वैष्णविश्वस्थानन्दि स्थावतरणं तत्पर इति वा । सर्विधिमीपदेशक इति । सर्वान्वित्रक्षणान् धर्मान् श्रह्मिंग्य उपदिष्टवानिति तथा । तदुक्तं 'स कदाचिद्रमानो भगवानि'त्यादिना ॥ ७२ ॥

#### परहंस्कियागोसा योगचर्याप्रदर्शकः। चतुर्थाश्रमनिर्णेता सदानन्दशरीरवान्॥ ७३॥

पैरेंहंसिकियागोसेति। परे उत्कृष्टाश्च ते हंसाश्च परहंसाः परमहंसा इत्थिः, तेषां किया सम्पत्तिस्ता रक्षक इत्यर्थः। यद्धा । परमहंसविषये कियायाः कर्ममार्गस्य गोप्ता दूषक इत्यर्थः। योगस्य भक्तिरूपस्य चर्या आचरणं तस्याः प्रदर्शक इत्यर्थः। चैंतुर्थास्नमिणितेति। संन्यासविवेचक इत्यर्थः। सैंदानन्दश्चरी-रवानिति। सदा सर्वकालेषु आनन्द एव शरीरं स्वरूपं यस्येति, यचानन्दश्च तदुभया-त्मकशरीर इति वा॥ ७३॥

#### प्रदर्शितान्यधर्मश्च भरतस्वाम्यपारकृत्। यथावत्कर्मकर्ता च सङ्गानिष्टप्रदर्शकः॥ ७४॥

प्रदेशितान्यधर्मश्चेति । प्रदर्शितः ख्यापितः अन्येषु धर्मी येनेति । भैरित-खामीति । भरतस्य ज्येष्ठपुत्रस्य स्वामी शिक्षक इत्यर्थः । तदुक्तं 'स्वतनयशतज्येष्ठ'मि- त्यादौ । अपिरकृदिति । न विद्यते पारं यस्येत्यपारः संसारसागरः तं कृणित छिनतीति तथा । वैध्यावत्कर्मकर्ता चेति । यथा येन प्रकारेणोक्तं तेनैव प्रकारेण कर्मणां श्रौतस्मा-तीनां कर्तेत्यर्थः । तदुक्तं 'ईजे च भगवन्तं यज्ञकतुरूप'मित्यादिना । सङ्गानिष्टप्रदर्शक इति । सङ्गात् भगवत्सम्बन्धरहितात् अनिष्टमन्थं प्रदर्शयतीति तथा, सङ्गस्येति वा । तदुक्तं 'स एकदा महानद्या'मित्यादिना ॥ ७४ ॥

आवश्यकपुनर्जन्मकर्ममार्गप्रदर्शकः।

यज्ञरूपमृगः शान्तः सहिष्णुः सत्पराक्रमः ॥ ७५ ॥

वैनिवश्यकपुनर्जन्मकर्ममार्गप्रदर्शक इति । अवश्यमेवावश्यकं तादृशं यत्पुनर्जन्म तद्शों यः कर्ममार्गम्तत्कारणीभृतं कर्म तस्य छोके प्रदर्शको ज्ञापक इत्यर्थः । भग-विद्विच्छोपात्तकर्मणां प्रावल्यमेवेति ज्ञापितम् , अन्यथेदृशस्यैवं कथं स्मादिति मावः । येद्वारूप-सृग इति । यञ्चस्य वृषक्षेर्भद्रकाठीं यक्षमाणस्य , रूपं सम्पत्तिस्तद्र्थं मृग्यते अन्विष्यते पश्चर्यमिति यञ्चरूपमृगः , तदुक्तं 'अथ वृषठराजपणि'रित्यादौ । श्रींन्त इति । वृषक्षेर्विष्वा नीतोऽप्यकोधनत्वाच्छान्त इत्यर्थः । अत एव साहिष्णुः सहनशील इत्यर्थः । सित्प-राक्रम इति । सन् सत्सु वा पराक्रमो यस्येति, सन् भगवान् तत्पराः तान् नातिकामतीति वा, तानाक्रमतीति वा, सतः पिपतीति सत्परो भगवान् वेति ॥ ७५ ॥

रहूगणगतिज्ञश्च रहूगणविमोचकः।

भवाटवीतत्त्ववक्ता बहिर्मुखहिते रतः॥ ७६॥

रैंहूँगणगतिज्ञश्चेति । रहूगणस्य गतिं ज्ञानोपायं जानातीति तथा । रैंहूँगण-विमोचक इति । रहूगणं वेः कालात् ज्ञानोपदेशेन मोचितवानिसर्थः । मैंवाटवी-तत्त्ववक्तेति । भवाटवीपदसङ्केतग्रहस्य तत्त्वतो वक्ता । विहर्भुखिहिते रत इति । वहिर्भुखानां वेदवाद्यानां हिते हितनिमित्तं सङ्गीडितं यस्येति, उन्मत्तवदाचिरतं भगवतः पाषण्डिनामग्रे जीवनहेतुर्भविष्यतीति भावः । तदुक्तं 'यमुह वा व केचित् पाषण्डिन' इसादौ ॥ ७६॥

> गयस्वामी स्थानवंशकर्ता स्थानविभेदकृत्। पुरुषावयवो भूमिविशेषविनिरूपकः॥ ७७॥

गैंचैस्वामीति । गयस गजिं स्वामी प्रभुरित्यर्थः, तदुक्तं 'गयो राजिषप्रवर' इतादौ । स्थानवंद्याकर्तिति । स्थानं स्थितिर्धर्मस्य, तदर्थं गयस्य वंशस्य कर्तेति । स्थान-विभेदकृदिति । स्थानस्य वंशस्थितेः विभेदं संस्थां करोतीति तथा, प्रियव्यतवंशसंस्था-कर्तेत्यर्थः । पुँकंषावयव इति । पुरुषस्य विराङ्क्षपस्य अवयवो भूगोलकं तद्रप इत्यर्थः । 'पृथिवी मे शरीरे श्रिते'ति श्रुतेः । भूमिविशेषाणां द्वीपवर्षपर्वतादीनां विशेषतो मानादिकथनपूर्वकं निरूपणकर्तेत्यर्थः । तदुक्तं 'प्राधान्येनैव भूगोलक'मित्यादिना ॥ ७७ ॥

### जम्बूद्वीपपतिर्मेरुनाभिपद्मरुहाश्रयः। जानाविभूतिलीलास्यो गङ्गोत्पत्तिनिदानकृत्॥ ७८॥

जैम्बृद्वीपपतिरिति । जम्ब्वाख्यस्य द्वीपस्य पतिः स्वामीत्यर्थः । मेर्ह्नाभि-पद्मरुहाश्रय इति । इठाव्रतवर्षस्य मध्यं नाभिस्तत्र नाभौ पद्मवद्धहः प्राहुर्भावो यस्यासौ नाभिपद्मरुहः, मेरुश्वासौ नाभिपद्मरुहश्च मेरुनाभिपद्मरुहः स चासावाश्रयश्चेति तथा, सुराठयत्वादाश्रयत्वं 'मेरुः शिखरिणामहं'मिति भगवद्वचनात् तद्रपत्वम् । नानाविधाः याः विभ्तिठीठाः ठक्ष्मीविठासास्ताभिराद्ध्यः समृद्ध इत्यर्थः । यद्वा । नानाविभ्तिभिठीठाभिश्वाद्ध्यः इति । तदुक्तं 'देवोद्यानानि भवन्ती'त्यादिना । गिङ्गोत्पत्तिनदानकृतिति । गङ्गाया विष्णुपद्या उत्यत्तिनिदानं स्थानं करोतीति तथा । तदुक्तं 'तत्र भगवतः साक्षा'दित्यादिना ॥ ७८ ॥

#### गङ्गामाहात्म्यहेतुश्च गङ्गारूपोऽतिगृहकृत्। वैकुण्ठदेहहेत्वम्बुजन्मकृत् सर्वपावनः॥ ७९॥

गैंक्शमाहातम्यहेतु श्रेति । गङ्गाया माहात्म्यं महिमा तत्र हेतुः, खचरणसम्बन्धकारकत्वादिति । गैंक्शस्य इति । गङ्गा रूपं यस्य, 'स्रोतसामस्मि जाह्नवी'ति भगव-द्रचनात्, 'योऽसौ निरस्ननो देव' इत्यपि । अतिगृह्यपि पापं गङ्गारूपंण कृन्ततीति वा । वेक्कण्ठे भगवान्, लोको वा, तत्सम्बन्धी यो देह-स्तत्र हेतुभूतं यदम्बु गङ्गाजलं तस्य जन्मकर्तिति । भगवत्सेवायोग्यदेहसम्पादकत्वं तु गङ्गो-दक्स्य 'तत्पादसिललं यथे'त्यस्य व्याख्याने प्रपित्रतमाचार्यः । सर्वपायन इति । सर्वान् आब्रह्मस्तम्वपर्यन्तान् गङ्गारूपेण पावयतीति तथा ॥ ७९ ॥

# शिवस्वामी शिवोपास्यो गृहः सङ्कर्षणात्मकः। स्थानरक्षार्थमत्स्यादिरूपः सर्वेकपूजितः॥ ८०॥

वित्रं स्वामीति । शिवस्य स्वामी सेन्य इति, शिवरूपस्वामीति वा, तदुक्तं 'इलावर्ते तु भगवान् भव एक' इलादिना । तदेव प्रकारान्तरेणाप्याहुः शिवोपास्य इति । शिवस्य उपास्यः, शिवत्वेनोपास्य इति वा । गूँढै इति । पुरुषमात्रागम्यस्थलस्थितत्वाद्वृहो गुप्त इलार्थः । सँङ्कर्षणात्मक इति । सम्यक् कर्षति अन्तकाले सर्वानिति सङ्कर्षणः संद्वारमूर्तिस्तदात्मकस्तद्रप इलार्थः । तदुक्तं 'तुरीयां तामसीं मूर्ति' मिलादिना । स्थानरक्षार्थमत्स्यादिरूप इति । स्थानानां द्वीपवर्षादीनां रक्षार्थं मत्स्यादिरूपेण तत्र तत्र स्थित इलार्थः । येन रूपेण यत्र स्थितः तत्सर्वं मूले स्पष्टम् । सर्वेकेंपूँ जित इति । सर्वेः पूज्यस्वरूपेः भक्तेर्वा एक एव पूजितः, उपासनार्थं नानात्वेऽपि परमार्थतस्तु सर्वापि

मूर्तिः कृष्णसैवेति, स एव पूजित इति भावः । 'यो यो यां यां ततुं भक्तः' इति भगवद्ध-चनात् ॥ ८० ॥ पुनस्तदेवाहुः---

#### उपास्यनानारूपातमा ज्योतीरूपो गतिप्रदः। सूर्यनारायणो वेदकान्तिरुज्जवलवेषधृक् ॥ ८१॥

उपास्यनानारूपातमिति। उपास्यो नानारूपो मत्स्यादिरूपः आत्मा अवतारो यस्येति। ज्योतिर्द्धं इति। ज्योतिर्द्धेजस्तद्र्णो रिवरित्यर्थः। 'ज्योतिषां रिवरंशुमानि'ति वाक्यात्। गितिप्रँदं इति। गत्या उदक्दक्षिणरूपया सर्वेभ्यः शुभाशुमं प्रकर्षेण ददातीति तथा। सूर्यनारायण इति। सूर्यमण्डलमध्यवर्ती नारायणः सूर्यनारायणस्तद्र्प इति। तदुक्तं 'स एप भगवानादित्यरूप' इत्यादिना, 'ध्येयः सदा सिवतृमण्डलमध्यवर्ती'त्यादिना। वद्भानित्तिरिति। वदः त्रयी, सैव कान्तिः स्वरूपं यस्येति तथा, कान्तिर्थस्येति वा। तदुक्तं 'आत्मानं त्रयीमय' मित्यादिना सूर्यमण्डलस्य त्रयीरूपत्वम्, तैतिरीयनारायणोपनिषदि 'आदित्यो वा एष एतन्मडण्ल'मित्यनुवाके स्पष्टमाम्नातम्, 'ऋग्भिः पूर्वाक्के दिवि देव ईयते यजुर्वेदे तिष्ठति मध्ये अहः सामवेदेनास्तमये महीयते'। 'वदैरशून्यस्त्रिभिरेति सूर्य' इति श्रुत्यन्तरमपि। उद्धवलवेषधृगिति। उद्धवलं दीप्तं वेषं रूपं धारयतीति तथा।। ८१।।

#### हंसोऽन्तरिक्षगमनः सर्वप्रसवकारणम् । आनन्दकर्ता वसुदो बुधो वाक्पतिरुज्ज्वलः॥ ८२॥

हं सें इति। हन्ति गच्छति आयुःक्षयकारकत्वेन, सर्वान् हिनस्ति च। आयुःक्षयकारकत्वं तु स्र्यस्य 'योसो तपन्नुदेति' इत्यतुवाके स्पष्टमाम्नातम्, 'हंसः शुचिष'दिति मन्नवर्णाच। अन्ति रिक्षगमन इति। अन्तिरिक्ष एव गच्छतीति तथा। सिवप्रसवकारणिमिति। सर्वेषां प्राणिनां प्रसवः प्रेरणं तत्र कारणं कर्तेत्यथः। 'सविता प्रसवानामीश' इति श्रुतेः। (स्र्यनामान्युक्तानि। अथ चन्द्राद्यष्ट्रग्रहरूपनामान्याहुः) अन्तिनन्द् कर्तेति आनन्दस्याह्रादस्य कर्ता कारकश्चन्द्र इत्यथः। वस्तुद् इति। वस्ति द्वित क्र्रत्वात्, ददाति वा एकादशस्थानस्थित इति। वसुदो नक्षछ इत्यथः। वर्षुद्धं इति। वस्पने जानातीति वधः। वर्षेत्रं वर्षाद्वार पतिर्वाक्रपति-वृहस्पतिरित्यथः। वर्षेत्रं इति। उज्वरुः सितः शुभ्रत्वात् शुक्त इत्यथः। ८२॥

#### कालात्मा कालकालश्च कालच्छेदकुदुत्तमः। विश्वामारः सर्वमूर्तिराधिदैविकरूपधृक्॥ ८३॥

कैंकिति। कालः श्यामः आत्मा देहो यस्येति, सर्वपीडाकरत्वात् कालरूप इति वा, शनैश्वर इत्यर्थः। कैंकिकालश्चेति। कालात् सौरेरिप कालः श्यामः, तमस्कारित्वाद्राहुरित्यर्थः। कैंकिच्छेदकृदिति। कालस्य राहोः छेदो द्वैधीकरणं तेनैव केतुं करोतीति तथा, अभेद-विवक्षया तद्रप इत्यर्थः। उँसाम इति। अतिशयेन उत् उत्तमः ऊष्वतम इत्यर्थः। शिशुमार-चक्रस्य सर्वग्रहोपरि स्थितत्वात्। शिशुमारे इति। शिशून् मारयतीति शिशुमारो जलजन्तु- विशेषः, पुच्छादिना समानाकृतित्वात् तन्नाम्ना निर्देशस्तद्भूप इति । क्षेत्रमूर्तिरिति । सर्वेषां धर्मन्नद्धादीनां मूर्तयोऽस्मिन्निति तथा, सर्वमूर्तित्वं तु तैत्तिरीयारण्यके ध्रवोपस्थानानुवाके 'शिशुमारचकस्य भूः प्रपद्य' इत्यादौ स्फुटम् , मूलेपि 'यस्य पुच्छाग्रेऽवाक् शिरस' इत्यादौ । तच सर्वेषामाधिदैविकस्वरूपमित्याहुः अगिधिदैविकस्वरूपधृगिति । आधिदैविकं रूपं धारयतीति तथा ॥ ८३ ॥

## अनन्तसुखभोगास्यो विवरैश्वर्यभाजनम् । सङ्गर्षणो दैत्यपतिः सर्वाधारो वृहद्वपुः ॥ ८४ ॥

अर्भनन्तसुखभोगास्य इति। अनन्तस्य अपरिमितस्य सुखस्य मोगस्तेनास्यः समृद्धः, स आस्यो यस्मिन्निति वा, यस्माद्धा । विवरेश्वयं भाजनमिति । अधस्तात् सर्व सप्तस्विपि विवरेषु अतलादिषु यदैश्वयं विभूतिस्तद्भाजयित, तस्य भाजनमाश्रय इति वा। तदुक्तं 'एतेषु हि बिलस्वर्गे' ज्वित्यादिना । सङ्क्ष्मं प्रवित्त । सम्यक् कवित सर्वान् एकत्र करोतीति तथा। पातालादप्यधः सङ्कष्णस्थितिरित्युक्तम् , तदुक्तं 'तस्य मूले त्रिंशद्योजने'त्यादि । दैत्यंपिति-रिति । दैत्यानां पितः स्वामी तामसत्वात् । सर्वेषाचार इति । सर्वस्य सविवरभूगोलकस्य आधारः आश्रय इति । अत एव । वृंहै द्वपुरिति । बृहत् प्रवृद्धं वपुः शरीरं यस्येति, तदुक्तं 'मूधन्यपितमणुव'दि त्यादिना ॥ ८४ ॥

### अनन्तनरकच्छेदी स्मृतिमात्रार्तिनाश्चनः। सर्वानुग्रहकर्ता च,

अँनन्तनरकच्छेदीति। अनन्तानां नराणां कानि शिरांसि संहारसमये छिनत्तीति तथा। स्मरणादेवानन्तनरकयातनानाशक इति वा। अत एव। ईस्ट्रेनिमाञ्चार्तिनाश्चान इति। स्पष्टम्। सैंवानुग्रहकर्ता चेति। सर्वेष्विप नतेषु अनुग्रहं हितं करोतीति तथा। नरकयातनाप्रदर्शनेन सर्वान् पापभीतान् करोतीति भावः।

#### इति पश्चमस्कन्धनामानि ॥

#### अथ षष्टस्कन्धनामानि ॥

#### मयादाभिन्नशास्त्रकृत्॥ ८५॥

मैंधीदाभिन्नशास्त्रकृदिति । साधनानुरूपफलदानं मर्यादा, साधनं विना अल्प-साधनेन वा यन्महाफलदानम् मर्यादाभिन्नम् , तच केवलभगवदनुत्रहमूलमेकमेव पृष्टिकृत मिति यावत् , 'पोषणं तदनुत्रह' इति वाक्यात् । मर्यादाभिन्नस्य पुष्टेः शास्त्रं पृष्टिलीला-प्रतिपादकं षष्ठस्कन्धरूपं करोतीति तथा ॥ ८५ ॥

## कालान्तकभयच्छेदी नामसामर्थ्यस्पधृक् । उद्धारानईगोप्तात्मा नामादिप्रेरकोत्तमः ॥ ८६॥

कॅॅिलान्तकभयच्छेदीति । कालो यमः अन्तको मृत्युः, ताभ्यां वा यद्भयं मृत्युनर-कादेः, तस्य छेदनशील इत्यर्थः। इदं सर्वं नामसामध्येष्राकट्यपूर्वकमजामिलमोचने स्फुटम् । र्नामसामध्येरूपधुगिति । नाम्नां यत्सामर्थ्यं यथेष्टपापापनोदनशक्तिस्तद्रपं धारयतीति तथा 'यद्यद्विभूतिमत्सत्व'मितिवाक्यात् । उद्धरानह्रगोप्तात्मेति । उद्धरणमुद्धारः संसारा न्मोक्षः, यत्र ये अनर्हाः अयोग्याः तेषां गोप्ता रक्षकः आत्मा यस्येति, प्रकृते तु तादशोऽजामिल एव । अन्येप्यसंख्याः सन्तीति ज्ञेयम्, अत एव नरके पच्यमानानामपि श्रीकृष्णनामोश्चारण-मात्रेण वैकुण्ठारोहणं श्रूयते। नृसिंहपुराणे मार्कण्डेयमृत्युप्रसङ्गेन तत्रत्यानि कानिचिद्वचनानि लिख्यन्ते । 'व्यास उवाच । इत्येवं किङ्करानुत्तवा मृत्युं च पुरतः स्थितम् । यमो निरीक्ष्य च जनं नरकश्यं प्रपीडितम् । कृपया परया युक्तो विष्णुभक्तया विशेषतः । जनस्यानुप्रहार्थाय तेनोक्ता वागिमां शृणु । नरके पच्यमानस्तु यमेन परिभाषितः । किं त्वया नार्चितो देवः केशवः क्केशनाशनः । उदकेनाप्यलामे तु द्रव्याणां पूजितः प्रभुः । यो ददाति खकं लोकं स त्वया किं न पुजितः । नारसिंहो ऋषीकेशः पुण्डरीकनिभेक्षणः । स्मरणान्मुक्तिदो नृणां स त्वया किं न पूजितः । इत्युत्तवा नारकान् सर्वान् पुनराह स किङ्ककरान् । वैवस्वतो यमः साक्षा-द्विष्णुभक्तिविजृम्भितः । नारदाय स विश्वारमा प्राहेदं विष्णुरव्ययः । अन्येभ्यो वैष्णवेभ्यश्च सिद्धेभ्यश्चेति नः श्रुतम् । तद्वः प्रीत्या प्रवक्ष्यामि हरिवाक्यमनुत्तमम् । शिक्षार्थं किङ्कराः सर्वे शृणुत प्रयतो हरेः । कृष्ण कृष्णिति कृष्णिति यो मां स्मरति नित्यशः । जलं भित्वा यथा पद्म नरकादुद्धराम्यहम् । पुण्डरीकाक्ष देवेश नरसिंह त्रिविकम । त्वामहं शरणं प्राप्त इति यस्तं समुद्धरेत् । त्वां प्रपन्नोऽस्मि शरणं देवदेव जनार्दन । इति यः शरणं प्राप्तस्तं क्लेशादुद्धराम्य-हम् । व्यास उवाच । इत्युदीरितमाकर्ण्य हरिवाक्यं यमेन तु । नारकाः कृष्ण कृष्णेति नार-सिंहेति चुकुशुः । यथा यथा हरेर्नाम कीर्तयन्त्यत्र नारकाः । तथा तथा हरौ भक्तिमुद्रहन्तो श्रुवन्निदम् । नारका उचुः । ॐ नमो भगवते वासुदेवाय केशवाय महात्मने । भक्तप्रियाय देवाय यज्ञाय हरये नमः । लोकनाथाय शान्ताय यज्ञेशायादिमूर्तये । अनन्तायाप्रमेयाय नारसिंहाय ते नमः । नारायणाय गुरवे शङ्खचकगदाभृते । वेदिशयाय महते त्रिविकम नमो नमः । वाराहायाप्रतक्यीय वेदाङ्गाय गदाभृते । महाद्युतिमते नित्यं ब्रह्मण्याय नमो नमः । वामनाय बहुज्ञाय वेदवेदाङ्गधारिणे । बलिबन्धनदक्षाय वेदपालाय ते नमः । विष्णवे सुरनाथाय व्यापिने परमात्मने । चतुर्भुजाय शुद्धाय शुद्धदृश्याय ते नमः । जामदृश्याय रामाय दुष्टक्षत्रान्तकाय च । रामाय रावणान्ताय नमः स्तुभ्यं महात्मने । अस्मात् सुदुःसद्दात् कृष्ण नारसिंह जनार्दन । अस्मानुद्धर गोविन्द पूजितस्त्वं नमोस्तु ते । व्यास उवाच 📊 इति सङ्कीर्तितो विष्णुर्नारकैर्भक्तिपूर्वकम् । नारकीयातनाः सर्वास्तेषां नष्टा महात्मनाम् ।

दिव्यरूपधराः सर्वे दिव्यवस्रविभूषिताः । दिव्यगन्धानुलिप्ताङ्गा दिव्याभरणभूषिताः । नाना-रूपविमानेषु दिव्येषु हरिपूरुषैः । विष्णुलोकं यमो गत्वा नमश्रके तदा हरिम् । यन्नामकी-र्तनाद्याता नारकाः केशवालयम् । तं नमामि महादेवं नारसिंहं महद्धरुम् । तस्य वै नारसिंहस्य विष्णोरमिततेजसः । प्रणामं ये च कुर्वन्ति तेषामपि नमो नमः । दृष्ट्वा प्रशान्तं नरकाग्निमुर्य यंत्रादि सर्वं विपरीतमत्र । पुनः स शिक्षार्थमथात्मदूतान् यमो हि वक्तुं कृतवान् मनश्च । व्यास उवाच । खपुरुषमभिवीक्ष्य पाशहस्तं वदति यमः किल तस्य कर्णमूले । परिहर मधुसूदन-प्रपन्नान् प्रभुरहमन्यनृणां न वैष्णवानाम्। अहममरगणार्चितेन धात्रा यम इति लोकहिताय वै नियुक्तः । हरिगुरुविमुखान् प्रशास्मि मर्त्यान् हरिचरणप्रणतान् नमस्करोमि । सुगतिमभिलषामि वासुदेवादहमपि भागवतः स्थिरान्तरात्मा । मधुमथनवशोऽस्मि न स्वतन्त्रः प्रभवति संयमने ममापि कृष्णः । भगवति विमुखस्य नास्ति सिद्धिर्विषममृतं भवतीति नैतदस्ति । वर्षशतम-पीह धम्यमानं व्रजति न काञ्चनतामयः कदाचित् । नहि शशकलुषच्छविः कदाचित्तिमिरप-राभवतामुपैति चन्द्रः । भगवति च हरावनन्यचेता भृशमिलनोपि विराजते मनुष्यः । विषध-रकणभक्षराङ्करोक्तिर्दशबलपञ्चशिखाक्षपादवादात्। अहमपि सुविचार्य लोकतन्त्रं भगवदुपास्ति-मृते न सिद्धिरस्तु । सुरपतिरसुरैः सदाभियुक्तः पशुपतिरप्यविनीतभृत्यवर्गः । सुरगुरुरदृढप्रसा-दकर्ता हरिचरणी मरणापवर्गहेतू । शुभमिदमुपलभ्य मानुषत्वं सुकृतवशेन वृथेन्द्रियार्थ-हेतोः । समयति कुरुते न मोक्षमार्गं स दहति चन्दनमेव भस्महेतोः । मुकुलितकरकुब्बलैः सुरेन्द्रैः सततनमस्कृतपादपङ्कजाय । अविहितगतये सनातनाय प्रथमजगत्पतये नमोऽस्त्व-जाय । इति घोषयते यमः खदुन्दुभीन् गमयति सर्वदिशासु युग्मताडिताः । यमदूता बहवश्चि-त्रगुप्त शृणु इत्थं परिहर विष्णुभक्तान् । यमाष्टकमिदं पुण्यं पठते यः शृणोति च । मुच्यते सर्वपापेभ्यो विष्णुलोकं स गच्छति । इदं स्वमुक्तं यमवाक्यमुत्तमं यथाधुना ते हरिभक्ति-कीर्तनं । पुनश्च वक्ष्यामि पुरातनीं कथां भृगोश्च पौत्रेण च या कृता पुरा' । इति नृसिंह-पुराणे नवमोध्यायः । एवमादीनि बहुन्येव सन्तीति विस्तरभयान्न लिख्यन्ते । नीमादि-प्रेरकोत्तम इति । नाम आदिर्येषां साधनानां तेषां प्रेरकः प्रेरणकर्ता, स चासावुत्तमश्रेति, नामादिप्रेरकः उत्तमो यस्येति वा ॥ ८६ ॥

# अजामिलमहादुष्टमोचकोऽघविमोचकः। धर्मवक्ताऽक्षिष्टवक्ता विष्णुधर्मस्वरूपधृक्॥ ८७॥

अंजामिलमहादुष्टमोचक इति । अजामिलनामा यो बाह्मणः स एव महादुष्टः महापापेः महद्भिर्वा दूषितः तस्य मोचकः, नामसामध्येन दोषान्मोचक इति भावः । अघ्य श्रद्धासम्बन्धजनितस्य, अघाद्धा । धर्मस्य स्वकीयस्य विष्णुद्तरूपेण वक्तेस्रर्थः । तदुक्तं 'अहो कथं धर्मद्या'मिति । अपेक्षिष्टव-

९ मन्त्रादीति क्वचित्पाठः, ।

क्तिति । अक्तिष्टं शास्त्राविरुद्धं यथा स्थात्तथा धर्मस्य वक्तेति, अक्तिष्टस्य सुखोपायस्य वक्तेति वा । सुखोपायस्तु नामोचारणमात्रमेव, तदितिरक्तं दुःखक्रपमेवेति ज्ञेयम्, तत्सर्व पुराणा-दिषु बहुषु श्रूयते 'सर्वधर्मोज्झिता' इत्यादि । मुलेपि 'अयं हि कृतनिर्वेश' इत्यादिना । विष्णुधर्मस्वरूपधृगिति । विष्णुधर्मा एव स्वं धनं येषान्ते विष्णुधर्मस्वाः भक्ताः तेषु रूपं स्वस्वरूपं धारयति स्थापयति वा । यद्वा । धर्मोपमः विष्णुश्चासौ धर्मस्वरूपधृक् चेति 'यमः संयमतामह'मिति वाक्यात् ॥ ८७ ॥

## सन्मार्गप्रेरको धर्ता त्यागहेतुरधोक्षजः। वैकुण्ठपुरनेता च दाससंवृद्धिकारकः॥ ८८॥

सैन्मार्गप्रेरक इति । सतां मार्गः सन्मार्गः, संश्वासौ मार्गश्चेति वा, स तु भगवन्नामैकपरतारूपस्तत्र प्रेरकः । अत एव नारदैरुक्तं 'हरेर्नामैव नामैव नामैव मम जीवनम् ।
कठौ नास्त्येव नास्त्येव नास्त्येव गतिरन्यथे'ति । "ईर्तिति । भक्तानां धारक इत्यर्थः, अत एव 'कौन्तेय प्रतिजानीहि न मे भक्तः प्रणश्यति'इति । द्यांगहेतुरिति । त्यागो विषयस्य सम्प्राप्तिहेतुर्यस्थेति । क्षेधोक्ष्मज्ञ इति । अधोक्षं इन्द्रियाजन्यं ज्ञानं जनयतीति । वेक्किंण्ठपुरनेता
चेति । वेकुण्ठ एव पुरं तत्र नेता अजामिलमिति शेषः । यद्वा । वेकुण्ठपुरस्य नेता नायक
इत्यर्थः । देशसम्बृद्धिकारक इति । दासानां भागवतमुख्यानां संवृद्धिः सर्वतः समृद्विस्तत्कर्तित्यर्थः । तदुक्तं 'स्वयम्भूर्नारद'इत्यादिना ॥ ८८ ॥

# दक्षप्रसादकुर्द्धसगुध्धस्तुतिविभावनः। खाभिप्रायप्रवक्ता च मुक्तजीवपस्तिकृत्॥ ८९॥

द्देनप्रसादकृदिति । दक्षे प्राचेतसे प्रसादं सृष्टिसामर्थ्यं करोतीति तथा । हंसँग्रह्यस्तुतिविभावन इति । हंसः परमात्मा तत्सम्बन्धिनी या गृह्यस्तुतिस्तत्र विभावयति
प्रेरयति तथा, विभाव्यते चिन्त्यते इति वा । तदुक्तं 'अस्तौषीद्धंसगृह्येने'त्यादिना । स्वाभिप्रायप्रवक्ता चेति । खस्याभिप्रायो विभूतिजननं तस्य प्रकर्षेण वक्तिति । तदुक्तं 'ममैष
कामो भूताना'मित्यादौ । भुक्तिजीवप्रसृतिकृदिति । मुक्तानां मुक्तप्रायाणामप्रे सृष्ट्य
भावात्, जीवानां हर्यश्वादीनां प्रसृतिमुत्यित् करोतीति तथा ॥ ८९ ॥

नारदप्रेरणात्मा च हर्यश्वक्रक्षभावनः। सुबलाश्वहितो ग्रहवाक्यार्थज्ञापनक्षमः॥ ९०॥

नौरद्प्रेरणात्मेति। नारदस्य प्रेरणे आत्मा चित्तं यस्येति। हर्यश्वक्रँक्षमायन इति। नारदोपदेशेन हर्यश्वान् ब्रह्मत्वं भावयति प्रापयतीति तथा। तदुक्तं 'उवाच चाथ हर्यश्वा' नित्यादि। सुंबलाश्वाहित इति। शोभनं बलमस्येति सुबलो भगवान्, तमश्चवन्ति प्राप्तु-वन्तीति सुबलाश्वाः, तेभ्यो हित इति। अत्र 'सुबलाश्वहित' इति प्रामादिकपाठ इव लक्ष्यते। आचार्योक्तिः 'शबलाश्वहित'इत्येवं भवितुं युक्ता, शबलाश्वशब्देन हर्यश्वाभिधानात्। अत एव विष्णुपुराणेपि श्रूयते 'विवर्धयिषवस्ते तु शवलाश्वाः त्रजाः पुन'रिति । सुवलाश्वपदस्य कष्ट-कस्पनया हर्यश्वपरत्वेन व्याख्यानं लोकप्रसिद्धिनिवन्धनं ज्ञेयम्, वस्तुतस्तु 'शबलाश्व-कित' इत्येवं पठनीयम् । गूँहं वाक्यार्थज्ञापनक्षम इति । नारदोक्तगुप्तवाक्येषु ज्ञापने बोधने क्षमः समर्थः । तदुक्तं 'तथैकपुरुषं राष्ट्र'मित्यादिना ॥ ९० ॥

गृहार्थज्ञापनः सर्वमोक्षानन्दप्रतिष्ठितः। पुष्टिप्ररोहहेतुश्च दासैकज्ञानहृद्गतः॥ ९१॥

गृँढोर्थज्ञापन इति । गृढार्थो हर्यश्वानां मोक्षरूपस्तं दक्षाय ज्ञापयतीति । तदुक्तं 'एकस्मिन् काल'इत्यादिना । 'संविमोक्षानन्दप्रतिष्ठित इति । सर्वेषां हर्यश्वादीनां मोक्षरूपः आनन्दः प्रतिष्ठितः सज्जातो यस्मादिति । सर्वेषां मोक्षेण नारदस्थानन्दः प्रतिष्ठितः स्थापितो येनेति वा । पुष्टिप्रदेशेहहेतुश्चेति । पुष्टिमार्गीयो यः प्ररोहः सृष्टिस्तत्र हेतुरित्यर्थः । तदुक्तं 'ततः प्राचेतस'इत्यादिना । द्वासिकज्ञातहृद्धनः इति । दासैरवैकैर्ज्ञातं हृद्धतम- भिप्रायो यस्य, कथमन्यथा नारदः कुर्याद्वपदेशं मगवदिभप्रायं विनेति ॥ ९१ ॥

शान्तिकर्ता सुहितकृत् स्त्रीप्रसः सर्वकामधुक् । पृष्टिवंशप्रणेता च विश्वरूपेष्टदेवता ॥ ९२॥

द्वीनित्तकर्तेति । दक्षस्य शान्तेरनुनयस्य बह्मवाक्येन कर्तेत्यर्थः । क्विहितकृदिति । धर्मोदीनां भाषीदिप्रदत्वेन सिहतं करोतीति तथा, सम्यक् हितमिति । स्त्रीप्रवेद्दिति । स्त्रीक्षेत्रदत्वेन सिहतं करोतीति तथा, सम्यक् हितमिति । स्त्रीप्रवेद्दिति । स्त्रीप्रवेद्दिते । तावतीभिरेव सर्वेषां कामान् विषयभोगान् दुग्धवानित्यर्थः । प्रष्टिवंद्दाप्रणेता चेति । पुष्ट्या अनुप्रहमात्रेणैव कृतो यो वंशो दक्षस्य तस्य प्रकर्षेण नेता विस्तारक इत्यर्थः । विश्वेद्दार्थे एटदेवतेति । विश्वरूपस्य त्वाष्ट्रस्य इष्टा इष्टमलदात्री देवता नारायणरूपेत्यर्थः ॥ ९२ ॥ तदेषाहुः—

कवचात्मा पालनात्मा च धर्मोपचितिकारणम्। विश्वरूपशिरद्येदी त्वाष्ट्यज्ञविनाशकः॥ ९३॥

क्षेंवचातमेति। पाँतिनातमेति। कवचरूपेणेन्द्रस्य रक्षक इत्यर्थः। सर्वेषां पाठनाय आत्मा यस्येति वा। वर्मोपचितिकाँ रणिमिति। वर्मणो नारायणात्मकस्य उपचितिविस्तरेण कथनं तत्र कारणिमत्यर्थः। तदुक्तं 'यया गृहः सहस्राक्ष' इत्यादिना। विश्वंक्षंपदिरहके-दीति। विश्वरूपस्य शिरांसि छेतुं शीठमस्येति, तादश इन्द्रस्तद्रप्र इत्यर्थः। 'देवानामस्मि वासव'इति वचनात्। यद्यपि ब्रह्मण्यदेवस्यैवंकरणमनुचितं तथापि मर्यादाभिन्नठीठाकरणात्र दोवः। तदुक्तं 'तद्वहेठन'मित्यादे । त्वाप्यक्षेत्रस्य इति । त्वश्यम्यन्धियज्ञस्य विनाशको निष्फठकर्तेत्यर्थः, इन्द्रस्य रक्षणात्॥ ९३॥

ष्ट्रत्रस्थामी वृत्रमम्यो वृत्रव्रतपरायणः । ष्ट्रत्रकीर्तिवृत्रमोक्षो मधवस्प्राणरक्षकः ॥ ९४ ॥ वृत्रस्वाभीति । वृत्रासुरदेहस्य स्वामी प्रभुरित्यर्थः । 'तस्माद्विणुं मत्वा मजती'ति श्रुतेः । वृत्रं गम्यः इति । वृत्रस्य गम्यः शरणगमनयोग्यः, तेन ज्ञातुं योग्य इति वा वृत्रं ज्ञान्य विवास्य विवास विव

अश्वमेधहविभीक्ता देवेन्द्रामीवनाशकः। संसारमोचकश्चित्रकेतुबोधनतत्परः॥ ९५॥

अश्वमेघह विभोक्तित। इन्द्रकृताश्वमेधसम्बन्धिह विषां भोक्ता स्वीकारक इत्यर्थः। तदुक्तं 'ह्यमेधेन पुरुष'मित्यादिना। देवेन्द्रें मीवनाञ्चक इति। देवेन्द्रस्थामीवं ब्रह्महत्यादि-रूपं रोगं तज्जनितं वा नाशयतीति, स्वयं यज्ञभोक्तृत्वेनेति। संसीरमोचक इति। सम्यक् सरणं गमनं संसारः, अश्वमेधे साक्षादागमनं तेनैव ब्रह्महत्यायाः इन्द्रस्य मोचकः। चित्रकेतुवोधनितत्पर इति। चित्रकेतोः पुत्रशोकार्तस्याङ्गिरोनारदाभ्यां वोधने तत्पर-स्तर्यालक इत्यर्थः, तत्र कुशल इति वा॥ ९५॥

मन्नसिद्धिः सिद्धिहेतुः सुसिद्धिफलदायकः। महादेवतिरस्कर्ता भक्सै पूर्वार्थनाशकः॥ ९६॥

मैं इसिद्धिति । मन्नस्य नारदोपदिष्टस्य सिद्धियंसादिति, तद्रप् इति वा । तदुक्तं 'एतां मन्नोपनिषद'मित्यादिना । सिद्धिहेतुरिति । सिद्धिविंशोकत्वं तत्र कारण-मित्यर्थः । सुसिद्धिं किल्दायक इति । चित्रकेतोः सुसिद्धिः स्वप्राप्तिस्तद्रूपफलदातेत्यर्थः । 'सुसिद्ध' इति पाठे सुसिद्धमन्नस्य फलदातेत्यर्थः । तदुक्तं 'संसिद्धोस्मि तया राज'न्नित्या-दिना। महेत्वित्तरस्कर्तित। सगौरीकस्य शिवस्य दुवचनतिस्तरस्कारक इत्यर्थः । तदुक्तं 'स एकदा विमानेने त्यादिना । भैंक्त्ये पूर्वार्थनाद्याक इति । भक्त्यर्थं पूर्वार्थविद्याधरीय-सम्पत्तिं नाशयतीति, सम्पत्तेभक्त्यन्तरायत्वात् ॥ ९६ ॥

देवब्राह्मणविद्वेषवैमुख्यज्ञापकः शिवः। आदित्यो दैत्यराजश्च महत्पतिरचिन्त्यकृत्॥ ९७ ॥

देविश्वास्मणविद्वेषवैमुख्यज्ञापक इति । देवेषु ब्राह्मणेषु यो विशिष्टो द्वेषस्तेन स्वस्माद्वेमुख्यं भवति ज्ञापयतीति तथा । लोके ज्ञापनायैवं करणं चित्रकेतोरिति मावः । दिःचि इति । मङ्गलरूपत्वान्निर्मलत्वात् शिव इति 'शाश्वतं शिवमच्युतमिति'श्चतेः । क्षेत्रीदित्य इति । आदित्यस्य सवितुरपत्यं तद्रप्रइत्यथः । तदुक्तं 'पृश्चिस्तु सवितुः पत्नी'त्यादिना । दैत्वैंराज-

श्रेति । दैलेषु दैलपुत्रेषु प्रह्लादादिषु राजते तेषां राजेति वा, तदुक्तं 'अथ कश्यपदाया-दा'निति वा । श्रेंक्ट्रिंगितिरिति । महतो प्रह्लादबल्योर्महतां वा । अचिंक्ट्रिंगकृदिति । अचिन्लेन सामर्थ्येन करोतीति, अचिन्लं वा करोतीति ॥ ९७ ॥

#### मरुतां भेदकस्त्राता व्रतात्मा पुंप्रसृतिकृत्।

मैंशतां भेदक इति । मरुतामेकोनपत्राशतो भेदको गणशः कर्तेस्यर्थः । तहुक्तं 'हत-पुत्रादिति'रिति । कैंतिति । इन्द्रेणास्यन्तं हन्यमानस्य दितिगर्भस्य त्राता रक्षक इत्यर्थः । 'न ममार दितेर्गर्भे'मिस्यादिना । कैंतान्मेति । व्रतं पुंसवनारूयं आत्मा खरूषं यस्येति, व्रतेन आत्मा अवतारो यस्येति वा, तन्मूले स्पष्टम् । पुंभैंश्चितिकृदिति । उक्तव्रतेन यथोक्त-लक्षणस्य पुंसः प्रसूर्ति करोतीति तथा ।

#### ॥ इति षष्ठस्कन्धनामानि ॥

#### ॥ अथ सप्तमस्कन्धनामानि ॥

कर्मात्मा वासनात्मा च ऊतिलीलापरायणः॥ ९८॥

कैंभीत्मेति । कर्भ प्राकृतं तद्रप इत्यर्थः । वैति । पूर्वोक्तसंस्कारह्रप इत्यर्थः, वस्तेः सर्व वासयतीति वासनः, स चासावात्मा चेति । कैतिलीलापरायण इति । 'ऊतयः कर्मवासना' इत्युक्तत्वात् कर्मवासनारूपलीलाः परमुत्कृष्टमयनं यस्येति तत्परायण इति वा ॥ ९८॥

# समदैत्यसुरः खात्मा वैषम्यज्ञानसंश्रयः। देहासुपाधिरहितः सर्वज्ञः सर्वहेतुविद् ॥ ९९ ॥

सँमदेत्यसुर इति । दैलाश्च सुराश्च दैलसुराः, समास्तुल्या दैलसुरा यस्ति । तदुक्तं 'समित्रयः सुह्र'दिलादिना । स्वांत्रमेति । सर्वेषामिप स्वात्मेलर्थः । स्वे भक्तास्त एव तेषु वा आत्मा यस्ति । वैषाँ म्यज्ञानसंश्चय इति । देवरक्षणमसुरहननं यत् सर्वसमर्थ-स्यापि तद्देषम्यं ताद्याज्ञानं ज्ञानहेतुं सम्यग्यथा स्यात्तथा श्चयते, न तु स्वयं विषम इति भावः । 'समोहं सर्वभूते' व्वित्यादिवचनात् । अत एव देशाँ सुपाधिरहित इति । देहादियुक्तो य उपाधिः अहङ्कारादि । तद्देतुभूतो वा तद्रहित इति । सर्वज्ञानति वा, सर्वो नारदादिज्ञों यस्मादिति वा । सर्वहेतु विदिति सर्वैः कामादिभि-हेतुभूतैविद्यते छभ्यते इति तथा, तद्धक्तं 'कामाद्देषाद्धया'दित्यादिना ॥ ९९ ॥

ब्रह्मवाक्थापनपरः खजन्मावधिकार्यकृत्॥ सद्सद्वासनाहेतुस्त्रिसत्यो भक्तमोचकः॥ १००॥

<sup>\*</sup> भरूतपतिर्पि पाठः, तत्रापि उपरि निर्दिष्टस्तरसद्दशः समासः कर्तस्यः ।

र्वेह्मवाकस्थापनपर इति । ब्रह्मणां सनकादीनां वाचः, 'पापिष्ठामासुरीं योनि'मिस्थेनंरूपायाः स्थापने सफलकरणे परः अभियुक्तः, तत्स्थापनमेव परमुत्तमं प्रयोजनं यस्येति वा ।
स्थिजन्मावधिकार्थकृदिति । स्वस्य जन्म प्राकत्यं वराहनृसिंहवामनरामकृष्णादिरूपं तदविध यत्कार्यं द्वेषबुद्ध्युत्पादनरूपं तत्करोतीति तथा । स्वद्मद्वासनाहेनुरिति । सती
चासती च सदसती, ते च अम् वासने च सदसद्वासने ते प्राप्तिहेतू यस्य, तयोईतुरिति वा,
भगवद्विषयिण्योक्तभयोस्तत्प्राप्तिहेतुत्वमुक्तमेव । 'भ्रातर्येवं विनिहित' इत्यादिना । श्रिस्तत्य
इति । त्रिभिरवतारैः सत्यं ब्रह्मवचनं सत्यकरणं यस्येति, त्रिसत्यमिति पदव्याख्यानोक्तेर्वा,
त्रिषत्य इति पाठे षत्वं पौराणिकं ज्ञेयम् । स्वर्क्तभोचक इति । भक्तयोमीचकः वैकुण्ठाधिकारादिति शेषः ॥ १०० ॥

हिरण्यकिशापुद्रेषी प्रविष्टात्माऽतिभीषणः॥ शान्तिज्ञानादिहेतुश्च प्रह्लादोत्पत्तिकारणम्॥ १०१॥

हिँ एंयक चिष्ठि विति । हिरण्यकशिष्ट वि यस्मिति । प्रविष्ट तमित । हिरण्यकशिषो देषविषयत्वेन प्रविष्ट आत्मा यस्येति, सर्वान्तर्यामित्वेन वा 'अन्तः प्रविष्टः शास्ता जनाना'मिति श्रुतेः । अति भी विं इति । अत्यन्तं भीषयति हिरण्यकशिषुं भयं प्रापयति, आतृवधस्मरणादिति तथा । ईानितज्ञानादि हेतु श्रोति । शोकशान्त्यर्थं यत् ज्ञानं हिरण्य-कशिपूक्तं तत्र हेतुः प्रेरक इत्यर्थः । तदुक्तं 'अम्बाम्य हे वधू'रित्यादिना । धिं होतिपित्तारणमिति । प्रह्लादः उत्पत्तिकारणमवतारकारणं यस्येति, प्रह्लादस्येति वा ॥ १०१॥

दैस्यसिद्धान्तसद्वक्ता तपःसार उदारधीः। दैस्यहेतुप्रकटनो अक्तिचिह्नप्रकाशकः॥ १०२॥

दैत्यसिर्द्धांन्तसब्देकति । दैत्यानां सिद्धान्ते सिद्धान्तस्थाने सतः परमशास्त्रस्य भक्तमुखाद्वक्तेति, तदुक्तं 'तत्साधु मन्ये सुरवर्य देहिना'मित्यादिना । तैंपःसार इति । तपो भजनक्तपं तदेव सारं यस्येति । उदारा निर्मेठा प्रह्णादस्य धीर्यस्मादिति । दैत्यस्र हेतुं प्रह्णादस्येवं खुद्धौ-परसङ्ग एव हेतुरित्येवंक्तपं ज्ञापित-वानित्यर्थः । तदुक्तं 'जहास खुद्धिर्वाठाना'मित्यादिना भक्तिचिह्हैंप्रकाञाक इति । भक्तिश्चिह्णानि रक्षणानि प्रकाशयतीति तदुक्तं 'परस्वश्चेत्यसद्वाह' इत्यादिना ॥ १०२॥

सद्वेषहेतुः सद्वेषवासनात्मा निरन्तरः । नैष्टुर्यसीमा प्रहादवत्सलः सङ्गदोषहा ॥ १०३॥

सिंद्वेषहेतुरिति । सित प्रह्वादे दैत्यस्य द्वेषं प्रति हेतुः, तत्सम्बन्धादेव तथात्वात् । सिद्वेष्विम्सनारमेति । सिद्वेष एव वासनमाच्छादनमन्तरायमूतं यस्यात्मनः स तथा । निर्देन्तर इति । अन्तरातीत्यन्तरः दैत्येभ्यो निःशेषेण तथा निरन्तर इति । नैर्द्वेयसीमेति । नैष्टुर्वस्य सीमाऽविधिरत्यर्थः । प्रह्वादिवषये यातनानामारम्भ एव न प्रकटितवान्, अतस्त-

येति भावः । प्रेंह्राद्वत्सरा इति । तत्र तत्र रक्षाया अपि करणात्, तस्मिन् वस्सरो वात्सल्य-वानित्यर्थः । संङ्गदोषहेति । प्रह्वादस्य वचनेन दैत्यसुतानामासुरसङ्गदोषं हतवानित्यर्थः ।

> महातुभावः साकारः सर्वाकारः प्रमाणभूः। स्तम्भप्रसृतिर्नृहरिर्नृसिंहो भीमविक्रमः॥ १०४॥

महीन भाव इति । महानचिन्त्योऽतुभावः सामर्थ्यं यस्य, प्रह्वादस्य तद्र्प इत्यर्थः । प्रह्वादश्यास्मि दैत्याना'मिति वाक्यात् । यद्वा । प्रह्वादश्वास्मि वैत्याना मिति वाक्यात् । यद्वा । प्रह्वादश्वाकरणे योऽतुभावः स महान् यस्येति । स्वाकार इति । आकरणमाकारः आह्वानं तेन सह वर्तत इति, तदुक्तं 'यस्त्वया मन्दभाग्योक्तो मदन्य' इत्यादिना । सर्वाकारं इति । सर्वः आकारः खरूपं यस्येति । सर्व-विलक्षणाकार इति वा । अत एवाद्वतनृकेसरिरूपम् । प्रभाणभूरिति । प्रह्वादवाक्यस्य प्रमाणाय प्रामाण्याय भवति, स्तम्भाजायत इति तथा । अन्यथा, भक्तवात्सल्यं भज्येत, तदुक्तं 'सत्यं विधातुं निजमृत्यभाषित'मित्यादिना । स्तिम्भप्रसूतिरिति । स्तम्भात् प्रस्तिः प्राकत्यं यस्येति, तदुक्तं 'स सत्वमेवं परित' इत्यादिना । स्तिम्भप्रसूतिरिति । ना चासी हरिश्चेति, नृविशिष्टो हरिरिति वा, नृणां मयं हरतीति वा, नृन् हरित संहारकत्वादिति वा । द्विसिंहं इति । ना च सिंहश्च तयोः समाहारो 'लिङ्गमशिष्यं लोकप्रमाणत्वा'दिति क्लीक्वाभावः । भीमविकाम इति । भीमो भयानको विकमः पादिवक्षेपः पराक्रमो वा यस्येति, भीमेषु घोरदेलेषु वा । तदुक्तं 'तं विक्रमन्त'मित्यादिना ॥ १०४ ॥

विकटास्यो ललजिहो नखशस्त्रो जवोत्कटः। हिरण्यकशिषुच्छेदी कूरदैत्यनिवारकः॥ १०५॥

विंकेटास्य इति । विकटं विषममासं यसेति । लैंलेजिज्ञह्न इति । ललन्ती चलन्ती जिह्ना यसेति । निर्देशका इति । नखान्येव शक्षमायुधं यसेति । जवोत्केट इति । जवेन युद्धवेगेनोत्कटः असह्य इत्यर्थः । हिर्देण्यकिशिपुच्छेदीति । हिरण्यकिशिपुं छेतुं शीलं यसेति । क्रूरेरदेत्यनिवारक इति । तदनुचरेषु ये क्रूरा दैत्यास्तेषां नितरां वारकः हन्तेत्यर्थः ॥ १०५॥

सिंहासनस्थः क्रोघातमा लक्ष्मीभयविवर्धनः। ब्रह्माचत्यन्तभयभूरपूर्वाचिन्त्यरूपधृक् ॥ १०६॥

सिंहीं सनस्य इति । सिंहासने नृपासने तिष्ठतीति तथा । तदुक्तं 'ततः सभायामुपविष्ट'मित्यादौ । क्रोचिंहिमेति । क्रोधाविष्ट आत्मा स्वरूपं यस्रेति तथा । लेंकैमी भयविवर्धन इति । लक्ष्म्यां भयस्य विशेषेण वर्धियतेत्यर्थः । 'साक्षाच्छीः प्रेषिते'त्यादौ ।
क्रिह्माच्यत्यन्तभयभूरिति । ब्रह्मादीनामत्यन्तभयस्य भूः स्थानमित्यर्थः । तदुक्तं 'एवं सुरावयः सर्व' इत्यादिना । सर्वेषां भयकारणमाह अपूर्वाचिन्त्यस्वपृत्ति । अपूर्वं यत्यूर्वं
न जातं अचिन्त्यं मनसा कलयितुमप्यशक्यं यन्नृहरिद्धपं तद्धारक इत्यर्थः ॥ १०६ ॥

# भक्तैकशान्तहृद्यो भक्तस्तुत्यः स्तुतिप्रियः । भक्ताङ्गलेहनोद्धृतक्रोधपुञ्जः प्रशान्तधीः ॥ १०७॥

भेक्तिकशान्तहृद्य इति । भक्त एवैको भक्तिकः प्रह्लादः, तदर्थं शान्तं कोधा-पेतं हृदयं यस्येति । भेक्तिस्तुत्य इति । भक्तेन प्रह्लादेन स्तुत्यः स्तोतुर्महः । स्तुति-प्रिय इति । भक्तकृता स्तुतिः प्रिया यस्येति । भक्ताङ्गलेहनोद्धृतकोधपुञ्ज इति । भक्तस्य प्रह्लादस्याङ्गास्वादनेन य उद्धृतः अपगतः कोधराशिर्यस्मादिति । प्रेर्देगन्तधीरिति । प्रशान्ता कोधरहिता धीर्यस्येति, प्रशान्ता विषयपराङ्गुखी प्रह्लादस्य धीर्यस्मादिति वा ॥१०७॥

#### स्मृतिमात्रभयत्राता ब्रह्मबुद्धिप्रदायकः। गोरूपधार्यमृतपाः शिवकीर्तिविवर्धनः॥ १०८॥

स्मृतिमील भयत्राति । महासङ्कटे नृसिंहस्मरणमात्रेणैव भयात् त्रायत इति तथा तद्धक्तं 'एतद्वपुस्ते भगव'त्रित्यादिना । क्रिक्स्म बुद्धिप्रदायक इति । ब्रह्मणे बुद्धि 'पुनरेवं वरदानं माकाषीं'रित्येवंरूपां प्रकर्षेण ददातीति तथा । तदुक्तं 'मैवं वरो सुराणां न' इत्यादिना । गोस्टिपधारीति । त्रिपुरं दिधक्षोः शम्भोर्जयार्थं गोरूपं धृत्वा विधिं वत्सं कृत्वाऽसुराणाममृतं पीतवानिति तत्सम्बन्धिनामद्वयं गोरूपधारीति अर्मृत्तं पीतवानिति तत्सम्बन्धिनामद्वयं गोरूपधारीति अर्मृत्तं पीतवानिति । अत्रतं विविधि वर्षे निविधि वर्षे निविधि वर्षे निविधि वर्षे निविधि वर्षे निविधि वर्षे वर्षे वर्षे पीतवानिति । अत्रतं पीतवानिति । अत्रतं वर्षे कर्षे वर्षे वर्

# धर्मात्मा सर्वकर्मात्मा विशेषात्माश्रमप्रभः। संसारमग्रस्रोद्धर्ता सन्मार्गाखिलतत्त्ववाक्॥ १०९॥

धंमीत्मेति। वर्मः साधारणस्तद्रपः, तदुक्तं 'मगवन् श्रोतुमिच्छामी'त्यादौ। 'सैर्व-कम्मात्मेति। सर्वेषां वर्णानां यत्कर्म तत्तद्वर्णधर्मस्तद्रप् इत्थंधः। विद्योषीत्मेति। आत्म-विशेषो धर्मविशेषः वर्णाश्रमधर्मरूपो यथा 'पालाशो दण्डो ब्राह्मणस्ये'ति तद्रप् इत्थंधः। अग्रमप्रभाविशेषः वर्णाश्रमधर्मरूपो यथा 'पालाशो दण्डो ब्राह्मणस्ये'ति तद्रप् इत्थंधः। अग्रमप्रभाविशेषा प्रभाविश्वर्यादीनां प्रभुः स्वामी, अत एव व्यासः 'आचार-प्रभवो धर्मो धर्मस्य प्रभुरच्युतं इति। संसौर्रमप्रस्वोद्धर्नेति। संसोरे ये मग्नाः विषया-कांक्षिणः स्व भक्तास्तानेतद्धर्मोपदेशेन उद्धर्ता उद्धरतीत्यर्थः। तद्धक्तं 'ग्रहस्थ एतां पद्वी'-मित्यादौ। स्वैन्मार्गाखिललतत्त्ववागिति। सतां मार्गो येषु शास्त्रेषु तानि सन्मार्गाणि तेषु या अखिलास्तत्त्वप्रतिपादिकाः अध्यात्मविद्यारूपा वाचस्तद्रप् इत्थंधः। 'अध्यात्मविद्या विद्याना'मिति वाक्यात्॥ १०९॥

#### आचारात्मा सदाचारः,

अधिचारात्मेति । आसमन्तात् चारो ज्ञानं स आत्मा यस्येति, पूर्वं प्रलेकाचारा-

त्मत्वमुक्तमिदानीं समुदिताचाररूपत्वात् । सिँदाचार इति । सतां भक्तानामाचारो भक्ति-स्तद्रप इति, सत्सु आचारो ज्ञानं यस्येति वा ।

इति सप्तमस्कन्धनामानि ।

#### ॥ अथाष्टमस्कन्धनामानि ॥

#### मन्बन्तरविभावनः।

#### स्मृत्यादोषाशुभहरो गजेन्द्रस्मृतिकारणभ् ॥ ११० ॥

मॅन्वन्तरिवभावन इति । मन्वन्तरान् खायम्भुवादीन् षडतीतान् वैवखतादीनष्टानागतान् विशेषण भावयति, वर्धयति रक्षतीति वा, तानुत्पादयतीति वा, तैर्भाव्यते
चिन्त्यत इति, मन्वन्तरैर्विभावयतीति वा, कालं मन्वन्तरं विना मन्वन्तरसम्बन्धिकालेन सर्वान्
भावयतीति वा । तदुक्तं 'मनवोऽस्मिन् व्यतीताः षडि'त्यादिना । स्मृत्याशेषाद्युभहर
इति । स्मृत्या स्मरणमात्रेणैव प्राहग्रस्तस्य गजेन्द्रस्याञ्चभं दुरितं हृतवानित्यर्थः । स्मृत्याशेषेति पाठे व्यस्तमेवैकं नाम ज्ञेयम् । गजेन्द्रस्याञ्चभं ति । कष्टं प्राप्तस्य गजेन्द्रस्य
शरणगमनरूपोपायस्मृतौ भगवानेव हेतुरित्यर्थः । तदुक्तं 'यः कश्चनेशो बलिनोन्तकोरगा'दित्यादौ ॥ ११०॥

#### जातिसारणहेत्वैकपूजाभक्तिस्वरूपदः। यज्ञो भयान्मनुत्राता विभुवसम्बताश्रयः॥ १११॥

जातिरमेंरणहेत्वेकपूजाभिक्तिखरूपद् इति । पूर्वजन्मिन इन्द्रद्युम्ननाम क्षित्रियोहमासिमत्येवंरूपा या स्मृतिः सा जातिस्मरणमुच्यते, तत्र हेतुभूता या एकस्य भगवतः पूजा सा जातिस्मरणहेत्वेव पूजा, तया या सञ्जाता भक्तिः, तयेव स्वरूपं दत्तवानित्यर्थः । तया भक्त्या स्वरूपं गजरारीरं द्यतीति वा, 'प्राप्तो भगवतो रूप'मिति वचनात् । यंश्चे इति । ईज्यत इति यज्ञो विष्णुः 'यज्ञो वै विष्णुरि'ति श्रुतेः । आद्यमन्वन्तरे यज्ञरूपो योऽ-वर्ताणः आक्रूत्यां रुचेः, तस्येदं नाम ज्ञेयम् । तदुक्तं 'आख्यास्य भगवान् यज्ञो यचकार कुरू-द्वहे'त्यादिना । मेंयान्यनुत्रातेति । जग्धुकामयातुधानकृतभयान्मनुं रिक्षतवानित्यर्थः । तदुक्तं 'द्य्या सुरा यातुधाना' इत्यादौ, अत्र कतिपयनाम्नां विपर्यासो ज्ञेयः । द्वितीयमन्वन्तरीयनामनी आह विभ्रुरिति । विभवतीति विभुरीश्वरः, व्यापको वा । तदुक्तं 'तस्यां जज्ञे तत'इत्यादिना । व्रेहंस्मवताश्रय इति । ब्रह्म वेदस्तदेव व्रतं येषां ते ब्रह्मव्रता ब्रह्मचारिणस्तैराश्रियते सेव्यत इति तथा । तदुक्तं 'अष्टाशीतिसहस्राणी'त्यादिना । तृतीयमन्वन्तरीयनामनी आह्न ॥ ११२ ॥

# सत्यसेनो दुष्टघाती हरिर्गजविमोचकः। वैक्रण्ठो लोककर्ता च, अजितोऽमृतकारणम्॥ ११२॥

सैंद्यसेन इति । सलाः सत्यपरास्त एव सेना परिकरो यस्येति । दुँछँघातीति । हृष्टान् दुःशीलान् हन्तुं शीलमस्येति तथा। तदुक्तं 'धर्मस्य स्तृताया'मिलादिना । चतुर्धमन्व-म्तरीयनामनी आह हरिंरिति । हरित सकलं दुःखं स्मृतिमात्रेणेति हरिः । तदुक्तं महा-भारते 'हराम्यघं हि स्मर्नुणां हविभीगं कतुष्वहम् । वर्णश्च मे हिरः श्रेष्ठस्तस्माद्धरिरहं स्मृत' हित । तदुक्तं 'तत्रा'पीलादौ । गैंजिविमोचक इति । श्राहाइजस्य विमुक्तिदातेलर्थः । पश्चममन्वन्तरीयनामनी आह । वैश्वेण्ठ इति । विकुण्ठाया अपत्यमिति । लोकिकतां भिति । लोकिकतां विकुण्ठा ग्रुअस्थे'-सादौ । वष्ठस्य नामनी आह अंजित इति । न केनापि कथमि जित इति तथा । श्रिम्हतकारणमिति । अमृतस्य प्राप्तिं प्रति हेतुरित्यर्थः, अन्धिमयनोपायकरणादिति । वदुक्तं 'तत्रापि देवः सम्भूत्या'मिलादिना ॥ ११२ ॥ सप्तमस्य नामनी आह—

# उरुक्रमो भूमिहर्ता सार्वभौमो यलिप्रियः। विभः सर्वहितैकात्मा विष्वक्सेनः शिवप्रियः॥ ११२॥

उँदें अस इति । उसर्विस्तीर्णश्ररणविक्षेपो यस्येति । 'शन्नो विष्णुस्स्कर्म' इति वच-मात् । "मूँमिहतेति । वठः सकाशादिन्द्रार्थं भूमिं हृतवानित्यर्थः । अष्टमस्याह स्ति विक्रिम इति । सर्वभूमेरीश्वरः सार्वभौमः । बल्जिप्रिय इति । वठेः प्रियः, स प्रियो यस्येति मा । यद्वा, सार्वभौमबलिप्रिय इत्येकं नाम ज्ञ्यम् । तदुक्तं 'देवगुद्धः सरस्वत्या'मि-यादौ । नवमस्याह विभुरिति । विशेषेण भवति ऐश्वर्ययुक्तो भवतीति विभुः । तदुक्तं 'आयुष्मतोऽम्बुधाराया'मित्यादिना । दशमस्याह सर्वहितेकांत्मेति । सर्वेषां हितस्ते एवेकस्मिन्नथें आत्मा चित्तं यस्येति । विष्वर्वकंसेन इति । विष्वगञ्चन्ति पलायन्ते दैत्यसेना पस्मादिति तथा, विष्वक् सर्वव्यापिनी सेना यस्येति तथा । ज्ञिष्वंप्रिय इति । शिवस्य प्रियः, सल्यकरणात् ॥ ११३ ॥ एकादशस्याह—

### धर्मसेतुर्लोकधृतिः सुधामान्तरपालकः । उपहर्तायोगपतिवृहद्भानुः क्रियापतिः ॥ ११४ ॥

भैंभसेतुरिति। धर्मस्य सेतुर्मर्यादास्थापक इत्यर्थः। स्रोकेष्ट्रितिरिति। लोकानां त्रयाणां धृतिर्धारणं यस्मिन्निति तथा। तदुक्तं 'आर्थकस्य सुत'इत्यादिना । द्वादशस्याह सुधामान्तरपास्रक इति। अन्तरस्य मन्वन्तरस्य पास्रकः, सुधामा चासावन्तरपास्रकश्चेति। मन्वन्तरस्य पास्रकः सुधामारूयः, तस्य विशेषं नामेदं श्चेयम्। त्रयोदशस्याह र्वेष्ट्रहर्तायो-गपितिरिति। उपहरति ददाति सुखं सर्वम्य इत्युपहर्तेति, स चासौ योगपितिश्चेति। स

विशेषणं समस्तमेवैकं नाम, यथा शान्तिपर्वणि 'सङ्कर्षणोऽच्युत'इत्येकं नाम । चतुर्दशस्याह वृद्धिद्धानुरिति । वृहन्तो भानवः किरणा यस्येति, 'अहमिश्नरहं हुत'मित्यादिवाक्यात् । क्रिंयापितिरिति । यज्ञित्रयायाः पितः रक्षकः, प्रवर्तकत्वात्, तदुक्तं 'सत्रायणस्य तनय' इत्यादिना ॥ ११४॥

# चतुर्दशप्रमाणात्मा धर्मो मन्वादिबोधकः। लक्ष्मीभोगैकनिलयो देवमन्त्रप्रदायकः॥ ११५॥

चैंतुर्द्शप्रमाणात्मेति। चतुर्दशमनवः प्रमाणप्रवर्तकाः आत्मनः अवतारा यस्वेति, अत्र प्रमाणं स्मृतिरेव। धर्मे इति। तत्तन्मनुप्रणीतधर्मरूप इत्यर्थः। मन्वादिबोधक इति। मन्वादीन् स्वमाहात्म्यं बोधयतीति तेषां माहात्म्यबोधक इति वा। तदुक्तं 'चतुर्दश-मन्ना'मित्यादौ। लेंक्ष्मीभोगैकिनिलय इति। लक्ष्म्याः स्वर्गसम्बन्धिन्या योगोऽनुभव-स्तस्यैकिनिलयः स्थानभूत इत्यर्थः। देवेंभैन्त्रप्रदायक इति। देवेभ्यो मन्नस्यामृतोत्पादन-यलरूपस्य प्रकर्षेण दायकः। तदुक्तं 'हन्त न्रह्म'न्नित्यादौ।। ११५॥

# दैत्यव्यामोहकः साक्षाद्गरुडस्कन्धसंश्रयः। लीलामन्दरधारी च दैत्यवासुकिपूजितः॥ ११६॥

दैलाँ वैयामोहक इति । दैलानां देवैः सह सन्धिकरणद्वारा विशेषतः समन्तानमोहकः वैचिलकर्तिर्ल्यः । साँक्षाद्वरुहक्कन्धसंश्रय इति । साक्षाद्वयवहितो यो गरुडः, 'वैनितंयश्च पिक्षणा'मिति वाक्यात् , खरूपभूतस्य तस्य स्कन्धे संश्रयः स्थितिर्यस्थेति, गरुद्धिः पक्षेरुत्पतत इति । तदुक्तं 'गिरिं चारोप्य गरुडे'त्यादिना । लीलाँमन्दरभारी चेति । लीलयाऽनायासेनैव मन्दरपर्वतं धर्तुं शीलमस्थेति तथा । दैलाँ वासुिकपूजित इति । दैलार्थं दैलसामर्थ्यहननार्थं विषक्त्रकारेण वासुिकः फलदानेन पूजितः सत्कृतो येनेतिः तदुक्तं 'ते नागराजमाम्ब्ये'त्यादिना ॥ ११६ ॥

# समुद्रोन्मथनायत्तोऽविद्यकर्ता खवाक्यकृत् । आदिकूर्मः पवित्रात्मा मन्दराघर्षणोत्सुकः ॥ ११७॥

सँगुद्रोन्मथनायत्त इति । समुद्रस्थोन्मथनाय आयतः उद्यतः । अविधिकतिति । अविधिकतिति । अविधिकतिति । तदुक्तं 'विलोक्य विद्यस्ये'त्यादौ । स्वैवाक्य-कृदिति । विद्याभावसम्पादनेन स्ववाक्यं यथार्थं कृतवानित्यर्थः । आदिक्तिं कृति । आदिक्तिं देशापेक्षया ज्ञेयम् । कूर्मस्य सर्वाधारत्वादत्रादित्वं, आदिश्वासौ कूर्मश्रेति, कुं पृथ्वीं रमयतीति कूर्मः, पृषोदरादित्वात् साधुः । पविद्यातिनेति । पवित्रो मेध्यो आत्मा देहो यस्येति, 'मेध्यो वा एष पश्चनां यत्कूर्म' इति श्रुतेः । मन्दरकृतं यत् आ ईषत् पर्षणं समन्ताद्वा कण्डूयनं 'मेनेङ्गकण्डूयन'मिति वाक्यात्, तत्रोत्सुकः सोत्साहः ॥ ११७॥

## श्वासैजद्दिवार्वाचिः कल्पान्तावधिकार्यकृत्। चतुर्दशमहारक्षो लक्ष्मीसौभाग्यवर्धनः॥ ११८॥

र्श्वासैजद्विधवार्वीचिरित । श्वासेनैजद्विधवार्षु कम्पमानसमुद्रजलेषु वीचय-स्तरङ्गा यस्मादिति । कॅल्पान्तावधिकार्यकृदिति । कल्पसान्तः अविधः समाप्तिर्यथा-स्वात्तथा कार्य मन्दरधारणरूपं करोतीति तथा । चॅतुद्शामहारस्नमिति । चतुर्दश संख्याकानि महान्ति रत्नानि जातानि यस्मादिति, यस्मै वा, तानि विद्यन्ते यस्मेति वा । चतुर्दशस्विप लक्ष्म्यादीनि महारत्नानि यस्मेति वा । सर्व मूले स्पष्टम् । लॅक्ष्मीसौ-भाग्यवधन इति । लक्ष्म्याः सौभाग्यं सौन्दर्यादीनि वर्धयतीति तथा, लक्ष्म्यां वा, तदर्थं स्वस्मिन् वर्धयतीति वा । तदुक्तं 'ततश्चाविरम्'दित्यादिना ॥ ११८ ॥

## धन्वन्तरिः सुधाहस्तो यज्ञभोक्तार्तिनाशनः । आयुर्वेदप्रणेता च देवदैत्याखिलार्चितः ॥ ११९॥

र्धन्वन्तरिरिति । धन्विन मरुश्यानीये रोगे तरिनैंकित्यर्थः । र्सुधाहस्त इति । सुधा अपृतं हस्ते यस्येति, अपृतपूर्णकलशहस्तत्वात् । यंज्ञभोक्तित । यज्ञस्य भोक्ता, यज्ञे स्वीयमागस्य भोक्ता वा, यज्ञे मागस्वीकारात् । अर्थातिनाञ्चान इति । आर्तः रोगजनित-चिन्तायाः पीडाया वा नाशनः, तन्नाशोपायकरणात् । तदेवाह अप्युर्वेदप्रणेता चेति । आयुर्वृद्धिकारकस्य वेदस्य ऋग्वेदोपवेदकस्य प्रवर्तक इत्यर्थः । देवदैत्योसिललाचित इति । देवाश्च दैत्याश्च ते अखिलाश्च तैरमृतार्थमारोग्यार्थं वा पूजितः सत्कृतः ॥ ११९ ॥

#### बुद्धिच्यामोहको देवकार्यसाधनतत्परः। स्त्रीरूपो मायया वक्ता दैत्यान्तःकरणप्रियः॥ २२०॥

बुद्धिनैयामोहक इति । दैलानामिति शेषः । देवैकार्यसाधनतत्पर इति । देवकार्यसामृतपानक्रपस्य साधने सम्पादने तत्परः सावधान इत्यर्थः । तदेवाप्रिमनामिशः प्रपञ्च्यते । स्त्रीक्रिपं इति । दैत्यव्यामोहनार्थं स्त्रीक्रपं इति । दैत्यव्यामोहनार्थं स्त्रीक्रपं इति । स्त्रीं वक्तिति । मायाक्रपेण स्त्रीक्रपेण दैत्यान् प्रति वक्तिति तथा, मायैवान्यथा वदति, न तु स्वयस् । दैत्यान्तः करणिय इति । यतो मायाक्रपेणोक्तत्वात्, अत एव दैत्यानां मनसि प्रियत्वेन भातः, अन्तदैत्यानां भगवान् प्रियो न भवत्येव स्वभावतः ।। १२०॥

#### पायितासृतदेवांशो युद्धहेतुस्मृतिप्रदः। सुमालिमालिवधकृत्माल्घवत्प्राणहारकः॥ १२१॥

पायितीं मृतदेवां शहित । देवेभ्यः पायितः अमृतरूपदेवांशो येनेति । युद्धि-हेतुस्मृतिपद् इति । युद्धं प्रति हेतुभूता या स्मृतिः पूर्वं स्त्रीरूपेण विश्वता मोहिता जाताः, पश्चात्तदपगमे सति वयं विश्वता इति तेषां स्मृतिर्जाता सैव युद्धहेतुस्तां प्रकर्षेण ददा- तीति तथा । कुँमारिमारिक्षधकृदिति । सुमारिमारिनोर्वधं करोतीति तथा । मारिय-वस्प्राणहारक इति । तद्वातुर्माल्यवतः प्राणान् हरतीति तथा ॥ १२१ ॥

> कालनेमिशिरवछेदी दैत्ययज्ञविनाशकः। इन्द्रसामध्यदाता च दैत्यशेषस्थितिप्रियः॥ १२२॥

कॅंग्लिनेमिचिरद्रछेदीति। कालनेमेः शिरः छेत्तं शीलमस्थिति तथा। अग्रे कंस-दशायां तथा करिष्यमाणत्वाच्छीलत्वम्। देख्याद्वाविनाद्याक इति। वामनगमनात् पूर्वं केवलं देख्यद्व एवासीत्, पश्चात् साक्षाद्भगवत्प्रवेशात् यज्ञस्य सात्विकत्वं देवत्वं जातं, अतो देखसम्बन्धियञ्चस्य विशेषतो नाशकः। अत एवाचार्येण निषिद्धोपि बलिर्नान्यथाऽकरो-दिति। ईंन्द्रसामध्येदाता चेति। इन्द्राय देखजये सामध्ये दत्तवानित्यर्थः। देखदोष-स्थितिपर्यं इति। देखानां शेषाः वधादुर्वरितास्तेषां स्थितिः प्रिया यस्येति । तदुक्तं 'ब्रह्मणा प्रेषितो देवा'नित्यादिना ॥ १२२॥

> शिवव्यामोहको मायी भृगुमञ्जस्वशक्तिदः। बलिजीवनकर्ता च स्वर्गहेतुर्वतार्चितः॥ १२३॥

किंक व्यामोहक इति । श्रीरूपेण शिवस्य व्यामोहकः विशेषेण समन्तान्मोहकर्ते-त्यर्थः । माँयीति । मायारूपा दासी विद्यते यस्येति । वीद्यादित्वादिनिः । कृँगुमश्रस्य-काक्तिद् इति । भृगूणां भृगुवंशोत्पन्नानां मन्नेषु जीवितकारकेषु स्वर्शिक वैष्णवीं स्थापित-वानित्यर्थः । अत एवैतजन्मना वैष्णव एव जात इति । शक्तिमेवाह बल्जिजीवनकर्ता च । वलेजीवनस्य कर्ता, तदुक्तं 'पराजिता श्री'रित्यादौ । स्वंगेहेतुरिति । इन्द्रस्य स्वर्ग-प्राप्तौ कारणमित्यर्थः । व्रतार्थित इति । अदित्या कश्यपोक्तपयोव्रतेनार्थित आराधितः । तदुक्तं 'फाल्गुनस्थामल' इत्यादौ ॥ १२३ ॥

अदित्यानन्द्कर्ता च कश्यपादितिसम्भवः। अपेन्द्र इन्द्रावरजो वामनद्रक्रास्त्पधुक् ॥ १२४॥

अदिस्थानन्द्कर्ता चेति । खयं पुत्रो मूला अदितेः कश्यपप्रत्याः आनन्दस्य कर्तेति । कश्यपादितिसम्भय इति । कश्यपश्चादितिश्च ताभ्यां निमित्तभूताभ्यां सम्भवः प्राकृतं यस्येति । उपेन्द्रं इति । इन्द्रमुपगतोऽनुजत्वादुपेन्द्रः । यद्वा । उपिर इन्द्रः उपेन्द्रः, तदुक्तं हिरवंशे 'ममोपिर यथेन्द्रस्त्वं स्थापितो गोभिरीश्वरः । उपेन्द्र इति कृष्ण त्वां गास्तिन भुवि देवता' इति । उपसमीपेऽनुचरत्वेनेन्द्रो यस्येति वा । इन्द्रावरजः इति । इन्द्रसावरे जातः इन्द्रावरजः । वामनद्वास्त्रपञ्चाति । वामनद्वपमेव यत् त्रवा तद्रपं धारयतीति स्वा, न तु प्राकृतत्वं तदुक्तं 'यत्तद्वपु'रित्वादौ ॥ १२४॥

क्रसादिसेवितवपुर्यज्ञपावनतत्परः । पानोपदेशकर्ता च ज्ञापिताशेषसंस्थितिः ॥ १२५॥ व्राप्तादेसेवितवपुरिति। ब्रह्मादिभिः सेवितमाश्रितं वपुर्यस्रोति, इदं सर्वमन्यव वामनपुराणे स्पष्टम्। व्यक्तपावनतत्पर इति। बिलयज्ञस्य पावनाय पवित्रीकरणाय तत्पर उद्यक्तः। यद्वा। यज्ञे यो बिलस्तस्यावने रक्षणे तत्पर इति। यद्वा, यज्ञपावनाद्धेतोस्तं बिलमनु- श्रहेण त्रियार्थं पूर्यतीति। व्यक्तिपेपदेशास्त्रा चेति। याक्त्रया याचनरूपेण स्वर्गस्यार्पण- रूपोपदेशस्य कर्ता कारक इत्यर्थः। त्रह्मादः पूर्वं निवेदितवान्, अतः सत्याद्धिलसम्बन्ध्यपि सर्वं स्वीकृतवानिति भावः। ज्ञापिता श्रोषणां सिस्यतिः समाप्तिर्यनेति, न हि फलप्राप्त्यनन्तरं कश्चन साधने प्रवर्तत इति ॥१२५॥

# सत्यार्थप्रेरकः सर्वहर्ता गर्वविनाशकः।

# त्रिविक्रमस्त्रिलोकात्मा विश्वमूर्तिः पृथुश्रवाः ॥ १२६॥

संखार्थप्रेरक इति । सलस्यावितथस्यार्थस्य सङ्कल्पस्य प्रेरणकर्तेल्यः । यतो निवारितोपि पुनः सङ्कल्पतवानेव । सर्वेश्वरोति । पदत्रयव्याजेन सर्वत्रेलोक्यमपि इत-वानिल्यः । गविविनाञ्चक इति । सर्वेश्वरोऽपि मां भुवं भिक्ष्यत इत्येवंक्षपस्य गर्वस्य विनाञ्चक इत्यर्थः । न्निविक्तम्म इति । त्रयो विक्रमाः पादविक्षेपाः यस्येति । 'इदं विष्णु-विचक्रमे त्रेधा निद्धे पद'मिलादिमन्नवर्णात् । न्निलोक्तांत्मिति । त्रीन् लोकानति व्यामोतीत्युरुणेति त्रिलोकात्मा, 'यस्योरुषु त्रिषु विक्रमणेष्विक्षिपन्ति भवनानि विश्वे'ति श्रुतेः । अन्तर्यामित्वेन वा । विश्वे मूर्तिरिति । विश्वं मूर्तिर्यस्य, विश्वस्मिन्निति वा । 'पुरुष एवेद सर्व'मिति श्रुतेः । पृथुभवा इति । पृथु विस्तीर्ण श्रवः कीर्तिर्यस्येति, 'उरुगायस्य विष्णो'रिति श्रुतेः ।। १२६ ॥

पाशबद्धबिलः सर्वदैत्यपक्षोपमर्दकः। सुतलस्थापितबिलः स्वर्गाधिकसुखप्रदः॥ १२७॥

पाँचाबद्धबलिति। पाशैर्वारंणैर्वद्धो वित्येनित। सर्वदेश्वेपक्षोपमर्दक इति। सर्वेषां दैत्यक्षाणां तत्पक्षीयाणामुपमर्दको नाशक इत्यर्थः। तदुक्तं 'इत्यायुधानि जगृहु'-रित्यादिना। सुँतलस्थापितवलिरिति। सुतलास्थे तृतीयविवरे स्थापितो बल्पिन, तदुक्तं 'तावत्सुतलमध्यास्ता'मिलादिना स्थिर्गाधिकसुस्थमद् इति। तत्रैव स्वर्गादप्यिकं सुसं प्रकृषण दत्तवानित्यर्थः। तदुक्तं 'सुतलं स्वर्गिभिः प्रार्थ'मिलादिना ॥ १२७॥

कर्मसम्पूर्तिकर्ता च खर्गसंख्यापितामरः। ज्ञातिश्रविधधमीत्मा महामीनोऽन्धिसंश्रयः॥ १२८॥

कर्मस्वरेषुर्तिकर्ता चेति । पूर्वमुपकान्तस्य कर्मणः सम्यक् पूर्ति करोही, स्वसाक्षिच्येन यथोक्तादप्यधिकं फलं करोतीत्यर्थः । तहक्तं 'कुतस्तत्कर्भवैषम्य'मित्यादिना । स्वर्गसंस्थीपिताकर इति । स्वर्गेषु तत्तद्धिष्ठितेषु पुनः संस्थापिता अभरा देवा देन । र्ज्ञांतित्रिविधधर्मात्मेति । उपाखलेन ज्ञातः सात्विकादिमिस्त्रिविधेधेमेरात्मा यस्येति । 'येप्यन्यदेवतामक्ता' इति वाक्यात् । महांद्रामीन इति । महांश्रासौ मीनश्रेति, महत्त्व-मलौकिकत्वेन, मीयते हिंस्यते सर्वेरिति मीनः 'तमशयद्भियावध्यायु'रिति श्रुतेः । अध्यि-संश्रीय इति । आपो धीयन्तेस्मिन्निति अध्यः समुद्रः प्रलयकालीनः स संश्रयः संस्थानं यस्येति, तदुक्तं 'आसीदतीतकल्पान्त' इत्यादिना ॥ १२८ ॥

सत्यवतिषयो गोप्ता मत्स्यमूर्तिधृतश्चितिः। शृङ्गबद्धधृतक्षोणिः सर्वार्थज्ञापको गुरुः॥ १२९॥

सैंखन्नतिप्रय इति । सत्यं नतं यस्येति तथा, सत्यनतऋषित्तस्य त्रियः, तदर्थं प्रकटितत्वात्, स त्रियो यस्येति वा । गोसेति । जवेनाष्ट्रव्यमानं सत्यनतं सप्तऋषिसिहतं रिक्षतवानित्यर्थः । 'अहं त्वामृषिभिः सार्घ'मित्यादिना । मैंतेस्यमूर्तिभृतश्चितिश्चिति । मत्स्यमूर्त्या मत्स्यमूर्त्या मृत्यस्यम् विश्वत्याः हयग्रीवासुरवधपूर्वकमानीय स्ववशे स्थापिताः श्चतयो येन, 'मत्स्यमूर्त्युद्धृतनश्चिति'रित्यपि पाठान्तरं ज्ञेयम् । अर्थः स्पष्ट एव । श्चिङ्काबद्धभृत-श्लोणिरिति । शृङ्काबद्धभृत-श्लोणिरिति । शृङ्काबद्धभृत-श्लोणिरिति । शृङ्काबद्धभानां मृत्या मृत्या मृत्या मृत्या मृत्या स्वान्यान् भूमोदिपुमर्थान् मृत्यपुराण-कथनेन सत्यवताय ज्ञापयतीति तथा । तदुक्तं 'पुराणसंहिता'मित्यादौ । अत एव, शुँकरिति । गृङ्खाति उपदिश्चित तत्त्वमिति गुरुः ॥ १२९ ॥

॥ इत्यष्टमस्कन्धनामानि ॥

॥ अथ नवमस्कन्धनामानि ॥

ईशसेवकलीलात्मा सूर्यवंशपवर्तकः। सोमवंशोद्भवकरो मनुषुत्रगतिपदः॥ १३०॥

ईशिसेषकलीलात्मेति । ईशः प्रभुः, सेवको मक्तः, उभयसम्बन्धिनी या ठीला सेव्यसेवकलक्षणसम्बन्धस्पा तद्रप् इत्यर्थः । तत्र आत्मा चित्तं यस्येति वा । सूर्यवं शिंप-वितक्तं इति । सूर्यसम्बन्धिवंशस्पपत्यपरम्परायाः प्रवर्तकः प्रवृतिकर्तेत्यर्थः । प्रकर्षेण वर्तकः निर्वाहक उत्पादकः स्थापको वा । तदुक्तं 'परावरेषां भूताना'मित्यादौ । सोमवंशोद्धिंचे-कर इति । सोमाद्यो वंशः पुरूरवसमारभ्य तस्योद्धवमुत्पत्तिस्थानं इलां कृतवानित्यर्थः । सोमवंशार्थमेव होतारं हिरः प्रेरितवानिति भावः । मिनुपुत्रगतिष्रव इति । प्रवधास्त्याय मनुपुत्राय गतिं सद्गतिं प्रकर्षेण दक्तवानित्यर्थः ॥ १३० ॥

अम्बरीषप्रियः साधुदुर्वासागर्वनाशकः। ब्रह्मशापोपसंहर्ता भक्तकीर्तिविवर्धनः॥ १३१॥ श्रीम्बरीषप्रिय इति । अम्बरीषः त्रियो यस्य, तस्य त्रियो वा । साधुरिति । साध्यति भक्तकार्यं सर्वप्रकारेणेति साधुः, तदुक्तं 'तस्मा अदाद्धरिश्रकः'मित्यादिना । दुँवीसागर्वनाञ्चाक इति । तपोगर्वेण नियमभङ्गार्थं त्रवृत्तस्य दुर्वाससो गर्वस्य नाशकः नाशकर्तेत्यर्थः, तत्सर्व मूले स्पष्टम् । ब्राह्माचापोपसंहर्तेति । ब्रह्मणो दुर्वाससः शापस्य अम्बरीषं प्रति अत्याक्रोशस्य उप समीपे तत्कालमेव चक्रेण संहारक इत्यर्थः । भिक्ति-कीर्तिविवर्धन इति । भक्तस्य राज्ञः कीर्तिः भागवतेष्वेतत्सदृशः कोऽपि नास्तीत्येवंद्रपाया विशेषेण वर्धनः ॥ १३१ ॥

#### इक्ष्वाक्कवंशजनकः सगराचाखिलार्थदः। भगीरथमहायत्नो गङ्गाधौताङ्क्षिपङ्कजः॥ १३२॥

इंक्ष्वाकुवंशाजनकेति । मनोर्ज्येष्ठपुत्रसेक्ष्वाकोर्वशस्य स्वप्राकट्यार्थं जनक उत्पादकः इक्ष्वाकुवंशस्य जनकः, अस्य रघुवंशस्य स्वीयत्वादिति भावः सँगरा-द्याखिलार्थद् इति । सगरादिभ्योऽिखलार्थान् और्वोपदेशद्वारा दत्तवानित्यर्थः, तदुक्तं 'राज्यमंशुमति न्यस्ये'त्यादिना । भगरिथमहायस इति । भगरिथस्य गङ्गानयनार्थं यो महान् यत्वस्तद्रप इत्यर्थः, यस्मादिति वा, अत एवास्य प्रयत्वः सफलः पितृपितामहयोरफलः । भङ्गाधौताङ्किपङ्कज इति । गङ्गया धौते क्षालिते चरणकमले यस्येति, गङ्गा धौताङ्कि-पङ्कजाद्यति वा ॥ १३२ ॥

#### ब्रह्मखामी शिवखामी सगरात्मजमुक्तिदः। खट्टाङ्गमोक्षहेतुश्च रघ्ठवंशविवर्धनः॥ १३३॥

क्रिक्स स्वामीति । ब्रह्मणो ब्रह्मणीणां वा स्वामी प्रभुः । क्रिक्स स्वामीति । शिवस्य निर्मलस्य स्वामी उपास्यः, अत एव चरणकमलजलं मस्तके धृतवानिति । स्वांगरात्मज-सुक्तिद् इति । षष्टिसहस्रेभ्यः सगरपुत्रेभ्यो गङ्गारूपेण मुक्तिं दत्तवानित्यर्थः । 'स्रोतसामस्मि जाह्नवी'ति वाक्यात् । स्वद्वाङ्गमोक्षहेतुश्चेति । खद्वाङ्गस्य राज्ञो मोक्षं प्रति हेतुः, यतः, देवैर्धरार्थं प्रलोमितोऽपि न वृतवानिति मावः, तदुक्तं 'य्रो देवैर्धित' इत्यादिना । र्ष्युंचंद्रा-विवर्धन इति । रघोर्वशस्य शौर्येश्वर्यधर्मादिभिरन्यापेक्षया विशेषण वृद्धिकर्तेत्यर्थः, अत एव सर्वोत्तमत्वात् स्वयं तत्र पुरुषोत्तम एव प्रकटितो नत्वेकदेशेनेति, 'तस्यापि भगवानेष साक्षात् व्रह्ममयो हिरि'रित्यादिना । अत्र कतिपयनाम्नां पुराणान्तरीयत्वं ज्ञेयम् ॥ १३३ ॥

## रघुनाथो रामचन्द्रो रामभद्रो रघुप्रियः। अनन्तकीर्तिः पुण्यात्मा पुण्यश्लोकैकभास्करः॥ १३४॥

र्हें जाथ इति । रघूणां नाथः ईश्वरो रघुनाथः । नाथृ नाधृ याज्ञोपतापैश्वर्याशीः व्विति धातुपाठात् , रघवो नाथाः प्राप्तेश्वर्या यस्मादिति वा । र्हामचन्द्र इति । रमन्ते स्वरूपा-नन्देन क्रीडन्त्यस्मिन्निति रामः परं ब्रह्म, तदुक्तं रामोपनिषदि 'रमन्ते योगिनोऽनन्ते सदानन्दे

चिदात्मनि'इति। रामपदेनासौ परत्रह्याभिधीयत इति। स एव सर्वाह्यादकत्वात् चन्द्र इत्युच्यते। रामश्रासौ चन्द्रश्रेति, यद्वा, अयं तु नक्षत्रेशः सकलङ्कः चन्द्रस्तथा न आनन्दकरः, भगवांस्तु रामपदार्थयोगान्निष्कलङ्क इति भावः। परमाह्लादकत्वादेव श्रीमहादेवेनोक्तं 'रकारादीनि नामानि शृण्वतो मम पार्वति । मनः प्रसन्नतामेति रामनामाभिशङ्कये'ति । रामभद्र इति । राम एव भद्रः मङ्गलरूपः, अत एव तदभिज्ञा आहुः 'कल्याणानां निधान'मिति । भद्र-मस्मिन्निति व्युत्पत्त्या अच्प्रत्ययान्तत्वात् पुंछिङ्गत्वम् । र्रंष्ट्विं प्रिय इति। रघूणां प्रियः, ते प्रिया यस्येति वा । अनेनन्तकीर्तिरिति । नास्त्यन्तो देशतः कालतश्च यस्यास्ताद्दशी कीर्ति-र्यस्थेति, कीर्तिप्रतापस्वरूपं यादशं तादशं हनुमद्वाल्भीकिष्रभृतिभिर्बहुधोक्तम् । पुँणैयारमेति । पुण्याः कृतपुण्यपुञ्जास्तेषु आत्मा ध्येयस्वरूपं यस्येति, अत एवोक्तं पुराणान्तरे 'रामं दूर्वा दलश्यामं पद्माक्षं पीतवाससं । ये स्परन्ति नरा नित्यं न ते संसारिणो भुवि' । अन्यदप्युक्तं 'ध्यायेदाजानुबाहुं भृतशरधनुषं बद्धपद्मासनस्थं । पीतं वासो वसानं नवकमलदलस्पर्धिनेत्रं प्रसन्नम् । वामाङ्कारूढसीतामुखकमलमिललोचनं नीरदाभम् । नानालङ्कारदीप्तं दघत पुरू-जटामण्डलं रामभद्रम् । वामे कोदण्डदण्डं निजकरकमले दक्षिणे बाणमेकं । पश्चाद्वागे च नित्यं द्वतमभिमतं सासितूणीरभारम् । वामेवामे वसद्भवां सहमिलिततनुं जानकी-रुक्ष्मणाभ्यां । स्यामं रामं भजेहं प्रणतजनमनःखेदविच्छेददक्षम्' । पुँ<del>र्णयश्कोकैकभास्कर</del> इति । पुण्यश्वासौ श्लोकश्चेति, श्लोकः कीर्तिः स चासावेकश्च पुण्यश्लोकैकः, तेनैव सर्वत्र भास्करः प्रकाशक इत्यर्थः । स्वरूपस्थायोध्यास्थलेऽपि कीर्तेरतिशुभ्रत्वात् तयैव प्रकाशितस्वरूप इत्यर्थः । यद्वा । पुण्यश्लोकाः सन्तः तेष्वेकमाः अद्वैतप्रकाशस्तत्कर इत्यर्थः । अत एवागस्त्यसंहितायाम् 'रामादन्यन्न विद्यत'इति ॥ १३४ ॥

# कोशलेन्द्रः प्रमाणात्मा सेव्यो दशरथात्मजः। लक्ष्मणो भरतश्चैव शत्रुघो व्यूहविग्रहः॥ १३५॥

कोई लिन्द्र इति। कोशलानामुत्तरकोशलानामिन्द्रः ईश्वरः, सर्वेश्वरत्वेपि तेषां मातृ-पक्षत्वाद्विशेषोक्तिः। प्रमाणात्मेति। प्रमाणं वेदस्तत्र आत्मा चित्तं यस्येति, वेदमार्गा-विरोधेन कार्यकरणात् कचिदन्यथापि ऐश्वर्यवशात्। यद्वा । प्रमाणानां श्रुत्यादीनामात्मा तत्प्रतिपाद्यसारभृत इत्यर्थः। प्रमारूप इति वा। सेव्यः इति । सेवितुं योग्यः सेव्यः, सेवा मक्तिमार्गीयं भजनमेव । अत एव, यदि प्रमाणानुसारित्वमेव स्थात् तदा सेव्य इति न ब्रूयुराचार्याः, किन्तु पूज्य आराध्य इत्यादि । न हि प्रमाणानुसारिण्यविच्छिन्नसेवा सम्भवति अतः प्रमेयक्रपमेवेति पदार्थः। अत एव, स्वनीतगर्दभवादिरिति नाम सिद्धम्, न हीद्यं सामर्थ्य प्रमाणानुसारी भवति। व्यवारभात्मज्ञ इति । दशरयस्यात्मजः। न हि प्रमाणवलेनैव ईश्वरः कस्याप्यात्मजो भवितुमर्धति, प्रमाणोच्छेदापत्तेः । अतः प्रमेयवलादेवेतिः इति ज्ञेयम् । व्यव्यक्षण इति । लक्ष्म पापं नयत्यपन्यतीति लक्ष्मणः सङ्कर्षणस्तद्रस्य इत्यर्थः । क्ष्यस्य इति । भरणं

गरः पोषणं तेन त्रायते रक्षति प्रजामिति गरतः, पृषोदरादिः । गरं युद्धं तनोतीति वा । श्रांश्चित्र इति । शत्रुं हन्तीति तच्छीठः शत्रुष्तः । व्यूहि विद्याहे इति । व्यूहा वासुदेवादय-श्रात्वारो विश्रहास्तत्कार्यार्थं देहा यस्येति । तदाहुर्व्यासाः 'ब्र्ह्मात्मानं चतुर्धा वे वासु-देवादिम्र्तिभिः । सृष्ट्यादीन् प्रकरोत्येष विश्रुतात्मा जनार्दन'इति । मूलेपि 'रामलक्ष्मणशत्रुष्तन्ता इति संज्ञ्ये'त्यादिना ।। १३५ ॥

#### विश्वामित्रप्रियो दान्तस्ताडकावधमोक्षदः। वायव्यास्त्राव्धिनिक्षिप्तमारीचश्च सुबाहुहा॥ १३६॥

विश्वामित्रप्रिय इति । विश्वामित्रऋषिः प्रियो यस्, तस्य वा प्रियः, तस्य प्रियं यद्गे रक्षोवधादिकं यस्मादिति, विश्वामित्रान्निमित्तभूतात् प्रियं सीतास्वयंवररूपं यस्येति वा । द्वाँन्त इति । दमयित राक्षसानिति दान्तः । ताँडकावधमोक्षद् इति । ताडकास्यायै राक्षसौ निःसाधनं वधेनैव मोक्षं दत्तवानित्यर्थः । वाँयव्यास्त्राव्धिनिक्षिप्त-मारीच इति । वायुदैवत्येनास्त्रेणाव्यौ सागरे निक्षिप्तो मारीचो येनेति, तथा चेदं चान्यदिष सर्व रामायणे स्पष्टम् । सुँबाहुहेति । तत्त्रसङ्गेनैव सुबाहुनामानमिप राक्षसं हतवानित्यर्थः ।

#### वृषध्वजघनुर्भङ्गप्राप्तसीतामहोत्सवः। सीतापतिर्भृगुपतिगर्वपर्वतनाशकः॥ १३७॥

र्ष्टुषेध्वजधनुभेङ्गप्राससीतामहोत्सव इति । जनकगृहे पणीकृतरुद्रधनु-भंङ्गेन प्राप्तो लब्धः सीतासम्बन्धी महोत्सव आनन्दो येनेति, धनुभंङ्गाद्यञ्जातं तदाहुः सीर्त्तीपतिरिति । सीतायाः पतिः स्वामी । र्प्ट्रिगुपतिगर्वपर्वतनाद्यकः इति । भृगूणां पतिः भृगुपतिः परशुरामः, तस्यैकविंशतिकृत्वः क्षत्रक्षयकरणेन गर्वितस्य, सीतया सह गृहं गच्छतो भगवतो मार्गमवरुन्ध्यावद्यं स्ववलं नोदनाय सर्वदा गर्वपर्वतो गर्वराशिरासीत्, तं धनुराकर्षणेन नाशक इत्यर्थः ॥ १३७॥

## अयोध्यास्थमहाभोगयुक्तलक्ष्मीविनोदवान् । कैकेयीवाक्यकर्ता च पितृवाक्परिपालकः ॥ १३८॥

र्क्षयोध्यास्थमहामोगयुक्तलक्ष्मीविनोद्वानिति। अयोध्याराजधानी तत्स्थो यो भोगः महाराजोपचारस्तत्सहभूतो यो लक्ष्म्याः सीताया विनोदः क्रीडा तद्वानित्यर्थः । कैकेयीविक्षयकर्ता चेति । ताभिर्यदुक्तं तत्कर्तेत्यर्थः । तदेवाह पिर्तृवाकपरिपालक इति । पितुर्दश्चरथस्य वनवासार्था या वाक् तस्याः परितः सर्वतः पालकः निर्वाहक इत्यर्थः । अत एव धर्मज्ञैनिवारितोऽपि नान्यथाकरोत् ॥ १३८॥

वैराग्यबोधकोनन्यसात्विकस्थानबोधकः। अहल्यादुःखहारी च गुहस्वामी सलक्ष्मणः॥ १३९॥ वैराग्यबोधक इति। सर्वपरित्यागेन अन्येषु वैराग्यबुद्धिमुत्पादितवानित्यर्थः। र्धनन्यसात्विकस्थानबोधक इति । नास्त्यन्यो यसिन्नित्यनन्यं निर्जनं यत् सात्विकं सत्वप्रधानस्थानं अरण्यवासः, तस्य बोधको ज्ञापक इत्यर्थः । वैराग्ये जाते अरण्यस्थिति- रुचितिति भावः । र्धन्हरूपादुः खहारी चेति । अहल्या गौतममार्या तस्या मर्तृशापात् यद् दुःखं दषद्रपत्वं तद्धरणशील इत्यर्थः । र्धुहंस्वामीति । गुहनाम्नो निषादाधिपतेः खामी प्रभु-रित्यर्थः । सैंत्रक्ष्मण इति । लक्ष्मणेन सह वर्तत इति तथा, उक्तं च 'गुहेन सहितो रामो लक्ष्मणेन च सीतये'ति ॥ १३९॥

चित्रक्दप्रियस्थानो दण्डकारण्यपावनः। शरभङ्गसुतीक्ष्णादिपूजितोऽगस्त्यभाग्यभुः॥ १४०॥

िचैं अक्टरीप्रयस्थान इति। तिचत्रकूर्यविकास एव त्रियमीमनंत स्वांन येखीत। वै वै उडकार्यसारण्यस्य पावनः पवित्रकर्ता स्वचरणसम्बरणेनेति। यद्वा। दण्डकारण्यं यान्ति रक्षन्ति ये स्वस्वाश्रमसमीपमिति ते दण्डकारण्यपाः ऋषयः, तान् अवतीति तथा। वैर्ति भङ्गसुतीक्ष्णादिपूजित इति। शरभङ्गश्च सूतीक्ष्णश्च तदादिभिः पूजितः सत्कृतः आतिथ्यादिभिरित्यर्थः। अगस्त्यस्य भाग्यास्वति दर्शनदानाय तदाश्रमं गच्छतीति तथा। यद्वा। अगस्त्यस्य भाग्यात् परमत्तपसः फलरूपेण आविभवतीति तद्वाग्यभः स्थानं वा॥ १४०॥

ऋषिसम्प्रार्थितकृतिर्विराधवधपण्डितः। छिन्नरार्पण्यानासः खरदूषणघातकः॥ १४१॥

ऋषिसम्प्रौधितकृतिरिति । ऋषिभिररण्यवासिभिः सम्यक् प्रार्थिता कृतिरसुररक्षो-वधरूपा यस्मित्रिति । विराधवधपण्डित इति । विराधस्य राक्षसस्य वधे पण्डितः प्रवीण इत्यर्थः । किंकेंक्र्यूपणस्वानासः इति । छिन्ना द्विधाकृता शूर्पणस्वायाः नासा नासिका येनेति। स्वरेद्दृषणघातक इति । खराख्यस्य दूषणाख्यस्य च राक्षसस्य घातकः हन्तेत्यर्थः ॥

एकवाणहतानेकसहस्रबलराक्षसः।

मारीचघाती नियतसीतासम्बन्धशोभितः॥ १४२॥

एँकवाणहतानेकसहस्रवलराक्षस इति । सहस्रं सहस्रगुणितं वलं येषु, सहस्राणां वा, ते सहस्रवलाः, ते च ते राक्षसाश्च सहस्रवलराक्षसः, अनेके च ते पूर्वोक्ताश्च एकश्चासौ बाणश्च एकवाणः, एकबाणेन हताः अनेकसहस्रवलराक्षसा येनेति । माँरीच-घातीति । मारीचं राक्षसं हन्ति तच्छीलः । निचैतिसीतासम्बन्धशोभित इति । मायिकसीताहरणेपि नियतो यः सीताया लक्ष्म्याः सम्बन्धस्तेनैव शोभते इति तथा ॥१४२॥

सीतावियोगनाट्यश्च जटायुर्वधमोक्षदः। शबरीपुजितो भक्तहनुमत्प्रमुखावृतः॥ १४३॥

सीतावियोगनाट्यश्चेति । सीताया वियोगरूपं नाट्यं नटनं नटवत्कृत्यं यस्येति । कांट्युवेधमोक्षद् इति । जटायुवे गृशस्य वधात् मृत्योः मोक्षं दत्तवानित्यर्थः, यथा पुनर्न मियेतेति भावः । कचित् 'जटायुवधमोक्षद'इत्यपि पाटः श्रूयतं सोपि साधुरेव ज्ञेयः, उकारान्तस्यापि सद्भावात् । श्रावरीपूजित इति । शवर्या स्त्रिया पूजितः सत्कृतः । भित्ता- हतुमत्प्रमुखाश्चतः हति । भक्ताश्च ते हनुमत्प्रमुखाश्च तैरावृतो विष्टित इति, हनुमान् प्रमुखः श्रेष्ठो येषां सुत्रीवादीनां ते तादशाः ॥ १४३ ॥

दुन्दुभ्यस्थिप्रहरणः सप्ततालविभेदनः । सुग्रीवराज्यदो वालीघाती सागरकोषणः ॥ १४४ ॥

दुँनैदुभ्यस्थिप्रहरण इति । दुन्दुमिनाम्नोऽसुरस्य सृतदेहस्यास्थीन् प्रकर्षेण हरणः पादाङ्ग्रष्ठेन क्षेपक इत्यर्थः । तदुक्तं रामायणे 'पादाङ्ग्रष्ठेन चिश्लेप सम्पूर्णं दश्योजन'मिति । स्मानंत्राक्ति देने इति । सप्तसंख्याकान् ताळवृक्षान् एकेनैव बाणेन मिनत्तीति तथा, उक्तं च 'बिभेद च पुनस्ताळान् सप्तैकेन महेषुणे'ति । सुँग्रीवराज्यद इति । वानरराजाय सुप्रीवाय किष्किन्धाराज्यं दत्तवानित्यर्थः । चौंळीघातीति । वाळिनं सुप्रीवज्येष्ठभ्रातरं हन्तुं शीळमस्येति । सौगरशोषण इति । सागरस्य समुद्रस्य शोषणः शुष्ककरणसमर्थः, तदुक्तं 'यद्रोषविभ्रमे'त्यादौ ॥ १४४ ॥

सेतुबन्धनकर्ता च विभीषणहितप्रदः।
रावणादिशिरदछेदी राक्षसाघौधनादाकः॥ १४५॥

सेतुँबेन्धनकर्ता चेति । सेतुर्जलमार्गस्तस्य बन्धनं पर्वतवृक्षादिमिस्तत्कर्तेत्यर्थः । विभीषंणहितप्रद इति । विभीषणाय हितं भक्तिस्वरूपं प्रकर्षेण ददातीति । शैँवणा- दिशिरङ्खेदीति । रावणः आदिर्थेषां कुम्भकर्णादीना तेषां शिरांसि छेतुं शीलमस्येति । शैँक्साधौधनाञ्चक इति । राक्षसानामघस्य पापस्य ओघः प्रवाहाविच्छेदः, तस्य नाशकः मगवत्सान्निध्ये मृतत्वात् । यद्वा । राक्षसा एव अघौघास्तेषां, राक्षसस्य रावणस्य वा ॥१४५

सीताऽभयप्रदाता च पुष्पकागमनीतसुकः। अयोध्यापतिरत्यन्तसर्वलोकसुखप्रदः॥ १४६॥

सीताँऽभयप्रदाता चेति । सीतायै अभयं रक्षःकृतभयाभावं प्रकर्षेण दत्तवानित्यर्थः । पुँष्पकागमनोत्सुक इति । पुष्पकाख्येन विमानेन अयोध्यां प्रति गमनायोत्सुकः
उत्कण्ठितः । अधिध्यापतिरिति । अयोध्यायाः पतिः खामी रक्षक इति यावत् ।
अत्यन्तसर्वलोकस्मुखप्रद इति । अत्यन्तमतिशयितं सर्वलोकेभ्यः सुखं तत्प्रददाति
सानुकम्पामृतनिरीक्षणेनेति तथा ॥ १४६ ॥

मधुरापुरनिर्माता सुकृतज्ञस्वरूपदः । जनकज्ञानगम्यश्च ऐलान्तप्रकटश्चतिः ॥ १४७॥ मेंशुरापुरिनर्माति । शतुष्ठरूपेण मधुवने मथुरानामकस्य पुरस्य निर्माता रचनकर्तेत्थर्थः । सुंकृतज्ञस्वरूपद इति । सुकृतं पुण्यं जानन्तीति सुकृतज्ञाः, तेषु खरूपं
ददाति । यद्वा । सुष्ठु कृतज्ञः स चासौ खरूपदश्चेति । जैनकज्ञानगम्यश्चेति । जनकः
पिता तद्वत् यत् ज्ञानं प्रजानामयमस्मित्पतेत्येवंरूपं तद्वम्यः ज्ञानविषय इत्यर्थः । तदुक्तं
'जुगोप पितृवद्वामो मेनिरे पितरं च त'मित्यादिना । ऐल्लीन्तप्रकटश्चितिरिति । इला
पृथ्वी तत्सम्बन्धी योन्तः अधःप्रदेशः तत्पर्यन्तं प्रकटा प्रसता श्चितः श्रवणं चरित्रकथनं
यस्येति, कीर्तिश्रवणं वा, एतेनाब्रह्माण्डं प्रतापप्रचारो दिश्वतः, अत एवोक्तं 'कूर्मः पादोस्य
यिध्रिजगपति'रित्यादिना । यद्वा । श्रीभागवताभिप्रायेण ऐलः पुरूरवाः तदन्तं तदुपदेशपर्यन्तं यस्मिन्नेलादयो भूपा इत्यन्तं प्रकटा श्चितः श्रवणं यस्येति ॥ १४७ ॥

#### हैहयान्तकरो रामो दुष्टक्षत्रविनाशकः। सोमवंशहितकात्मा यदुवंशविवर्धनः॥ १४८॥

हैं हैं यानामिक्तर इति । है ह्यानां श्रेष्ठस्य कार्तवीर्यार्जनस्यान्तं विनाशं करोतीति तथा। तदुक्तं 'है ह्यानामिक्ति'रिलादौ । रैं मि इति । रमते खरूपानन्देन महेन्द्राद्राविति रामः, रमयित युयुत्सून् सङ्कामे इति । दुष्टस्य विनाशक इति । दुष्टस्य ब्रह्मस्य क्षत्रयज्ञातिमात्रस्य विशेषतो नाशकः । सोमवंश्वाहितै कौतमिति । सोमवंशस्य हित एवकिस्मित्रर्थे आत्मा चित्तं यस्येति । हितं तु ब्रह्मण्यत्यधर्मज्ञत्वसम्पादनपूर्वकं सर्वतो रक्षणमिति । युँदुवंशिववधिन इति । यदोर्ययातेष्येष्ठपुत्रस्य यो वंशः कोष्टुसंज्ञकमारम्य तस्य विशेषेण वृद्धिकर्तेत्यर्थः । एवं खप्राकट्यकरणेन तन्माहात्म्यमप्यत्यन्तमेवाविः-कृतवान् । अत एवोक्तं विष्णुपुराणे 'यदोर्वशं नरः श्रुत्वा सर्वपापैः प्रमुच्यते । यत्रावतीणै विष्णवाख्यं परं ब्रह्म नराकृती'ति ॥ १४८ ॥

इति नवमस्कन्धनामानि॥

#### अथ द्शमस्कन्धनामानि ॥

परब्रह्मावतरणः केशवः **क्रेशनाशनः।** भूमिभारावतरणो भक्ताथाखिलमानसः॥ १४९॥

पर्रे ब्रह्माचतरण इति । अक्षरब्रह्मणः परमुत्कृष्टं यत्पुरुषोत्तमाख्यं तत्परब्रह्मोत्युच्यते । तद्धुक्तं भगवता 'यस्मात् क्षरमतीतोहमक्षरादिष चोत्तमः । अतोस्मि लोके वेदे च प्रधितः पुरुषोत्तम' इति । तच्च परब्रह्म श्रीकृष्णाख्यमिति ज्ञेयम् । कृष्णपदेन परं ब्रह्म निर्वचनीयम् 'कृषिर्भूवाचकः शब्द'इत्यादिना । साक्षात् श्रीकृष्णमुद्दिश्य पार्थोप्याह 'परं ब्रह्म परं धाम पवित्रं परमं भवान् । पुरुषं शाश्वतं दिव्यमादिदेवमजं विभु'मित्यादिना । अवतरत्याविभवतीत्यवतरणः अवतारकर्ता अवतारिति, परव्रह्मेवावतरणः परब्रह्मा-

वतरणः । केँकैंच इति । प्रशस्ताः केशाः सन्त्यस्य केशवः, केशाद्वान्यतरस्यामिति वा । कश्च ईशश्च तयोर्वममृतं यस्मादिति वा, कश्च अश्च ईशश्च त्रिमूर्तयः केशास्ते वशे यस्येति वा, केशिवधाद्वा, तदुक्तं विष्णुपुराणे श्रीकृष्णं प्रति नारदेन 'यस्मा-स्वयैव दुष्टात्मा हतः केशी जनार्दन । तस्मात् केशवनाम्ना त्वं ठोके ज्ञेयो भविष्यसी'ति । पृषोदरादित्वात् साधुत्वम् । यद्वा । सूर्यादिसंकान्तास्तेजोंशवः केशसंज्ञिताः, तद्वत्तया वा केशवः । अत एव महाभारतेप्युक्तं 'अंशवो ये प्रकाशन्ते मम ते केशसंज्ञिता' इति । यद्वा । केशवशब्देन शक्तिरुच्यते । शक्तिरूपत्वं तु ब्रह्मशिवयोरस्तीति तादृशशक्तिमत्त्वात् केशवः । तदुक्तं हरिवंशे 'को ब्रह्मेति समाख्यात ईशोहं सर्वदेहिनाम् । आवां तवाङ्गे सम्भूतौ तस्मात् केशवनामवान्' इति । क्रेंकेंनाकान इति । भूम्यादीनां भक्तानां त्रिविधमपि क्लेशं नाशय-तीति तथा, 'क्रेशव्ययाय कलये'त्युक्तत्वात् । भूमेः क्रेशनिवृत्तिस्त्ववतारश्रवणमात्रेणैव, तदुक्तं 'पुरैव पुंसावधृतो धराज्वर'इत्यादिना । भूमिँभीरावतरण इति । भूमेः भारं दुष्टराजक-रूपं तमवतारयति दूरीकरोतीति तथा, भूमिभारे तिन्निमित्तीकृत्यावतरणं यस्येति वा, भूमेर्भा-रावतरणं पृथग्भावो यस्मादिति वा। भैन्कार्थाखिलमानस इति। भक्तानामर्थेषु उद्देश्य-प्रयोजनेष्विक्तमन्यूनं पूर्ण मानसं यस्येति । यस्य भक्तस्य यो यो मनोरथो येन येन प्रकारेण तस्य तस्य तथा पूर्णे मनो यस्येति भावः । यद्वा । भक्तार्थे अखिलभक्तविरोधिनां मागध-दुर्योधनादीनां मानं गर्व स्वति हन्तीति तथा ॥ १४९ ॥

# सर्वभक्तिनरोधातमा लीलानन्तिनरोधकृत् भूमिष्ठपरमानन्दो देवकीशुद्धिकारणम् ॥ १५० ॥

सर्वभैंक्तिनिरोधातमेति । सर्वेषां मक्तानां श्रीगोकुल्वासित्रभृतीनां यो निरोधः प्रपञ्चारमृतिपूर्वकं तेषु रमणं तत्र आत्मा यस्येति, तदुक्तमाचार्यैः 'निरोधोऽस्यानुशयनं प्रपञ्चे कीडनं हरे'रिति, स्कन्धार्थरूप एव वा । लील्वानन्तानिरोधकृदिति । लीला एवानन्तान्ताभिः पूर्वोक्तिरोधं करोतीति तथा, लीलया अनन्तानामिति वा । यद्वा । लीला शिक्तः अनन्तः शेषः, ताभ्यां निरोधं दुष्टहननं करोतीति । भूमिष्ठां परमानन्द इति । भूगो तिष्ठन्ति भूमिष्ठाः भक्ताः व्रजवासिनस्तेषां परमश्चासावानन्दश्चेति, स यस्मादिति वा । यद्वा । मूमिष्ठा मश्चरा तस्यां सिन्नहितो यः परमानन्दः स तथा भधुरा भगवान् यत्र नित्यं सिन्नहितो हरिंरिति वाक्यात् । देवाँकीश्चिद्धिकारणिमिति । देवक्याः शुद्धिः संस्कारो विवाहरूपः स एव कारणं प्रादुर्भोवकारणं यस्येति । अत्र संज्ञाशन्दान्न लिङ्गनियमः । अत्रायं मावः । भक्तानां बहुदुःखेन भगवत्प्राकट्यम्, तच्च विवाहाङ्गग्रहप्रवेशसमय एवाकाशवाणीनिमित्तककंसकृतमिति परम्परया कारणम् । यद्वा, 'देवक्यां विष्णुरूपिण्या'-मिति वाक्यात् स्वस्तरूपत्वेन शुद्धौ कारणम् ॥ १५०॥

#### वसुदेवज्ञाननिष्ठसमजीवनिवारकः। सर्ववैराग्यकरणखलीलाघारको। १५१॥

वैंसुदेवज्ञाननिष्ठसमजीवनिवारक इति । वसति वस्ते सदा सर्वमिति वा 'वसुविष्णुविष्णुवेसु'रिति श्रुतेः । तं दीव्यति तेन दीव्यत इति वा वसुदेवः, ग्रुद्धसत्त्वात्सको वसुदेवपदेनोच्यते । 'सत्त्वं विग्रुद्धं वसुदेवसंज्ञित'मिति वचनात् । वसुदेव ज्ञानरूपेण निष्ठा नितरां श्रितिर्यस्पेति वसुदेवज्ञाननिष्ठः, मया सह वर्तत इति समः, मगवान् तत्सम्बन्धिनो ये जीवा वसुदेवस्य पद्पुत्रास्तेषां निवारकः, कंसत्यक्तानामिप नारदद्वारा जीवितान्निष्ठति-कर्तेत्यर्थः, वसुदेवज्ञाननिष्ठश्चासौ समजीवनिवारकश्चेति । यद्वा । वसुदेवज्ञानविषयीमृतं यत्समं साम्यं तेन कृत्वा यजीवनं पुत्राणां तदेव जीव इत्युच्यते, तस्य निवारकः । तदुक्तं 'दृष्ट्वा समत्वं तच्छोरे'रित्यादिना । 'सैवेवेराम्यकरणस्वलीलाघारद्योधक इति । सर्वेषां विषयेभ्यो वैराग्यकरणीभृता या खलीला खप्राकट्यक्तपा तदाधारो देवकी तस्याः ग्रुद्धिदोषाभावसम्पत्तिस्तत्कर्तेत्यर्थः । यद्वा । मायाज्ञापनेन खलीलाघारो व्रजभूमिः, तस्यां खोपयोगिवस्तुसम्पादनं ग्रुद्धिस्तत्कर्तेत्यर्थः । स्रीणां तु कुक्षिगता दोषा मृतापत्यत्ववन्ध्यान्वादयः । प्रकृते तु देवक्यां स्वयं प्रकटितो मृतापत्यत्वदोषनिवारकः पूर्वं मृतानामप्यग्रे-दर्शनादिति ॥ १५१ ॥

#### मायाज्ञापनकर्ता च शेषसम्भारसम्भृतिः। भक्तक्केशपरिज्ञाता तन्निवारणतत्परः॥ १५२॥

माँचाज्ञापनकर्ता चेति । माया योगमाया, तसै यदाज्ञापनं 'गच्छ देवि वज'मिलादिनोक्तं तत्कर्तेलर्थः । शेषसम्भारसम्भृतिरिति । शेषस्य अवशिष्टस्य सम्भारस्य सामग्र्याः सम्भृतिः सम्पृतिर्यसादिति, यस्येति वा, । यद्वा । शेषस्यानन्तस्य सम्भारेण सङ्गर्षेण सम्भृतिः सामग्रीसम्पत्तिजन्मार्थं यस्येति, गर्भसङ्गर्षणेपि सम्भृतिर्गर्भसम्पृतियि-स्मादिति वा । आचार्येस्तयैवाम्नातं टीकायाम् । भार्त्तेह्रेशपरिज्ञातेति । स्वप्राकत्येन मक्तानां क्रेश एव निमित्तं तस्य परितः सर्वप्रकारेण ज्ञातेलर्थः । तिन्नवारेणन तान् प्रितीति तत्परः ॥ १५२॥

#### आविष्टवसुदेवांशो देवकीगर्भभूषणम् । पूर्णतेजोमयः पूर्णः कंसाधृष्यप्रतापवान् ॥ १५३॥

आविष्टिंवसुदेवांदा इति । आनिष्टः समन्तात् प्रविष्टो वसुदेव वसुदेवमनिस अंशः प्रद्युम्नांशो यस्य, अंशपदार्थस्त\_टीकातोवगन्तव्यः । तदुक्तं 'आविवेशांशभागेने'ति । देवकीगर्भभूषणिमिति । देवक्या गर्भरूपेण भूषणं अलङ्काररूप इत्यर्थः, अत एव शोभातिश्ययं वक्ष्यति 'तां वीक्ष्य कंसः प्रभये'त्यादिना । "पूँर्णतेजोम्मय इति । पर्णं सर्वा- त्मकं यत्तेजो धर्मिरूपं तन्मयस्तत्प्रचुर इत्यर्थः, प्राचुर्ये मयद् । अनेन तेजःपुञ्जत्वमुक्तम् । "पूँर्ण इति । पूर्यते स्वयमेवैश्वर्यादिभिरिति पूर्णः अखण्डितः इत्यर्थः । तदुक्तमाचार्यैः 'काष्ठा यथानन्दकरं मनस्त' इत्यत्र । कंसाध्यप्रमापवानिति । कंसेनाधृष्यः धर्णितुमशक्यो यः प्रतापः अनिर्वाच्यमहिमाविशेषस्तद्वानिति, तदुक्तं 'किमद्य तस्मिन् करणीय'मित्यादौ ॥१५३

### विवेकज्ञानदाता च ब्रह्माद्यक्तिरुसंस्तुतः। सत्यो जगत्करूपतक्नीनारूपविमोहनः॥ १५४॥

विवेक ज्ञानदाता चिति । कंसे विवेक ज्ञानस्य सदसद्विवेचन रूपस दाता, महासुरेपि भगवत्रतापमहिस्नेव विवेकः समजनीति भावः । द्विक्ताचा खिल संस्तृत इति ।
ब्रह्मा आदिर्येषां भवादीनाम्, अत एवा खिलाः, सर्वैः तैः सम्यक् खकार्यनिवेदनपूर्वकं
स्तुतः । यद्या । ब्रह्मादिभिर खिलमन्यूनं यथा स्तात् तथा स्तुतः अखिल लेवेन पूर्णपुरुषोत्तमलेवेन
स्तुत इति वा । तदुक्तं 'ब्रह्मा भवश्च तत्रे'त्यादिना, स्तुतेराच श्लोकार्थरूपत्वमाहुः
सत्ति वा । तदुक्तं 'ब्रह्मा भवश्च तत्रे'त्यादिना, स्तुतेराच श्लोकार्थरूपत्वमाहुः
सत्ति वा । तदुक्तं 'ब्रह्मा भवश्च तत्रे'त्यादिना, स्तुतेराच श्लोकार्थरूपत्वमाहुः
सत्ति । 'सत्यात्मकं त्वां शरणं प्रपन्न'इति । द्वितीयश्लोकार्थत्वमाहुः । ज्ञेंबेत्कल्पतरुरिति ।
जगतस्थावरजङ्गमात्मकं तद्रपुः कल्पतरुः कल्पवृक्षः, देवेष्वेव फलदानात् सुरतस्त्वम्, तदुक्तं 'एकायनोऽसौ द्विफल' इत्यादिना । तृतीयार्थत्वमाहुः नांबारूपविमोहन इति । रजःसत्त्वतमः प्रकृतिकानि यानि ब्रह्मादिरूपाणि तैर्विशेषेण मोहनः मोहकर्तेत्यर्थः, अत एवोक्तं 'त्वन्मायया संवृतचेतस' इति ॥ १५४ ॥ चतुर्थपञ्चमषष्टार्थमाहुः—

# भक्तिमार्गप्रतिष्ठाता विद्वन्मोस्प्रवर्तकः॥ मूलकालगुणद्रष्टा नयनानन्दभाजनम्॥ १५५॥

"में किमार्गप्रतिष्ठानेति । कर्मज्ञानादिश्यो मक्तिमार्गे एव प्रकर्षेण खस्थिति-कारक इति, भक्तिमार्गस्य प्रकर्षेण स्थितिकारक इति वा, तदुक्तं 'विभिषं रूपाण्यवबोष' इत्यादिना । विद्वन्मोहप्रवर्तक इति । भक्तिराहित्येत केवलज्ञानिष्ठा ये विद्वांसः तेषु मोहस्य मुक्तत्वाभिमानेन तत्त्वास्फूर्तेः प्रवृत्तिकर्तेत्यर्थः । तदुक्तं 'येन्यरिवन्दाक्षविमुक्त-मानिन' इत्यादिना । मूर्क्तिकालणुणद्रष्टेति । मूले सर्वाधारीभूते काले स्थित्याद्यर्थं गुणानां सत्त्वादीनां द्रष्टा ईक्षणकर्तेत्यर्थः । यद्वा । सर्वमूलस्य श्रीकृष्णस्य यो जन्मकालस्तस्य ये गुणाः 'अथ सर्वगुणोपेत' इत्यादिना वक्ष्यमाणास्तेषां द्रष्टा प्रेरक इति । नैयनानन्दभाजनिमिति । प्रादुर्भूतस्य भगवतो दर्शनेन वसुदेवस्य नयनयोयं आनन्दः तं भाजयित प्रापयिति, तस्य भाजनं स्थानमिति वा, तदुक्तं 'स विस्मयोत्फुल्लविलोचन'इत्यादिना ॥ १५५ ॥

> वसुदेवसुखान्धिश्च देवकीनयनामृतम् । पितृमातृस्तुतः पूर्वसर्ववृत्तान्तवोधकः ॥ १५६॥

वैस्ति वा, वसुदेवस्य सानार्थं हर्षज्ञ धिर्यस्मादिति वा, अत एवाकः ताः धीयन्ते यसिमिति वा, वसुदेवस्य सानार्थं हर्षज्ञ धिर्यस्मादिति वा, अत एवोक्तं 'मुदा स्तृत' हित । देवकीनयनासृतिमिति । देवक्या नयनयोश्रातिदुःखं प्राप्तयोरतिश्रीतल्करणात् असृतं सुधारूप इत्यर्थः, देवकीनयनयोरसृतं यस्मादिति वा, तदुक्तं 'अथैनमात्मज्ञं वीक्ष्ये'त्या-दिना । पितृँभातृस्तुत इति । पिता च माता च ताभ्यां पितृमातृम्यां स्तृतः । अत्र पिता मात्रेत्येकश्रेषत्वाभावो मातुः प्राधान्यद्योतनाय, पितृसहिता माता पितृमाता तया स्तृतः इति वा । सहभाव उपलक्षणीभृतस्तेन पूर्व पित्रा स्तृतः पश्चान्मात्रेति भावः । पूर्वसर्वयृत्ताः नैत्योधक इति । पूर्वसर्गकालीनो यः सर्वोऽखिलो वृत्तान्तः 'त्वमेव पूर्वसर्गेभ्'रित्यदिनोक्तः, तस्य वोधकः पित्रोरित्यर्थः । यद्वा । पूर्व यदाचितं सर्व वृत्तं तपश्चर्यादिकं तस्यान्तस्य समाप्तेर्वोधकः । अत्रायं भावः । पूर्वमवतारद्वयेपि पुनस्तयोः साधने प्रवृत्तिरेवासीन्मुख्यफलाप्राप्तेस्तदानीं साक्षात् स्वप्राक्रव्येनेतोधिकफलाभावात् साधन-समाप्तिबोधनं युक्तमेव । तदुक्तं 'तृतीयेस्मिन्भव' इत्यादिना ॥ १५६ ॥

## गोकुलागतिलीलासवसुदेवकरस्थितिः। सर्वेशत्वप्रकटनो मायाव्यत्ययकारकः॥ १५७॥

गोर्कुं लानिलीलासवसुद्वकरस्थितिरित । गोकुलं प्रति या आगति-ठीला आगमनरूपा, तदर्थ आसा प्राप्ता वसुदेवस्य करयोः क्षितिरेव स्थानं येन । यद्वा । गोकुलागतिलीलार्थ आसस्य वसुदेवस्य करयोः क्षितिर्थस्येति, तदुक्तं 'ततश्च शौरि'-रित्यादिना । सर्वेद्धांत्वप्रकटन इति । सर्वेशत्वं सर्वनियमनसामर्थ्यं तस्य प्राकट्यकर्ते-त्यर्थः, सर्वेश्वरेति वा तद्वेश्वर्यं 'ताः कृष्णवाह'इत्यादिनोक्तम् । माँचाच्यत्ययकारक इति । माया योगमाया तस्या व्यत्ययः स्थानविनिमयः तत्कर्तेत्यर्थः । तदुक्तं 'नन्दव्रजं शौरिक्षे'त्यादिना ॥ १५७॥

## ज्ञानमोहितदुष्टेशः प्रपञ्चास्मृतिकारणम् । यशोदानन्दनो नन्दभाग्यभूगोक्कलोत्सवः ॥ १५८॥

क्षानमोहित हुष्टेश इति । देवकीगर्भजन्मश्रवणानन्तरं कालोयमिति ज्ञानेन मोहितः विह्वलीकृतो दुष्टेशः कंसो येनेति, यस्मादिति वा । 'स तल्पपूर्णमुत्थाये'त्यादिना । प्राप्तासम्प्रतिकारणमिति । यशोदायाः प्रपञ्चस्य स्नीपुंच्यक्तिविशेषस्यास्मरणे अपरिज्ञाने कारणं हेतुरित्थर्थः, यतः स्वादेशादेव मायया तथा करणात् । तदुक्तं 'यशोदा नन्दपत्नी चे'त्यादिना । व्यक्तीदानन्दन इति । सर्वान् मनोरथान् पूर्यित्वः यशोदामाद्यन्द्रयन्तीति तथा । वर्न्द्रभाग्यभूगोकुलोत्सव इति । नन्दस्य भाग्यभूभीग्यसूमिरूपं यद्रोकुलं तस्मिन्नुत्सवः आनन्दरूपः, तस्योत्सवो यस्मादिति वा । यद्वा । नन्दभाग्यान्नि-मित्तभूताद्वृगोकुलयोरप्युत्सवो यस्मादिति ॥ १५८ ॥

#### नन्द्धियो नन्दसूनुर्यक्रोदायाः स्तनन्धयः। पूतनासुपयःपाता मुग्धभावातिसुन्दरः॥ १५९॥

नर्दं प्रिय इति । नन्दस्य प्रियः, नन्दं प्रीणाति सर्वकामैरिति वा, अत एव वक्ष्यति 'तत आरभ्य नन्दस्ये'त्यादिना । नँन्दस्त्वनुरिति । स्यते इति स्तुः पुत्रः, नन्दस्य स्तुः नन्दस्तुः । 'नन्दस्त्वात्मज उत्पन्न' इत्यादिना । यँद्रोदायाः स्तनम्थय इति । यशोदायाः स्तनं धयतीति पिवतीति, संज्ञाशन्दत्वादलुक्समासः । पूँतनासुपयःपानतिति । पूतनायाः असून् प्राणान् पयः स्तन्यं तद्वयं पिवतीति तथा, असुसहितं पयोऽसु-पय इति वा, तदुक्तं 'तत्प्राणैः समं रोषसमन्वितोऽपिव'दिति । मुँगैधभावातिसुन्दर इति । मुग्धभावेनात्यन्तं सुन्दरः शोभातिशययुक्त इत्यर्थः । भीत्यभावपूर्वकं मौग्ध्यमाश्रित्य राक्षस्युरस्थेव क्रीडनेन तदानीं शोभातिशयः कश्चन समजनीति भावः ॥ १५९॥

## सुन्द्रीहृद्यानन्दो गोपीमन्त्राभिमन्त्रितः। गोपालाश्चर्यरसकृत् शकटासुरखण्डनः॥ १६०॥

स्पृन्दिशिहृद्यानन्द् इति । सुन्द्र्यो व्रजसुन्द्र्यः, तासां हृद्र्ये आनन्दरूपः स यस्मादिति वा । त्वरितं मगवद्रहणसमये तास्विन्वाच्यसुखिनशेषं दत्तवानिति भावः । तदुक्तं 'गोप्यस्तूर्णं समभ्येसे'त्यादिना । गोपीमँद्रेमिमान्त्रित इति । गोपीसम्बन्धिनो ये मन्नाः । 'अव्याद्जोङ्किमणिमा'नित्याद्यः, तैरिभितः सर्वतो मन्नितो रक्षितः । एतेषु गोपीसम्बन्धात् तद्द्षिका एवते मन्ना इति ज्ञायते । गोपाँकाश्चर्यरसकृदिति । गोपाला नन्दाद्यः तेषु आश्चर्यरसं शकटविपर्ययकरणेन करोतीति तथा । स्वरसदानार्थं प्रवृत्तसैनताद्दश्रस्य शकटविपर्ययकरणेन खण्डनः, खण्डयत्यवयवशः पृथक् करोतीति । मूले अनुक्ताविष पुराणान्तरप्रसिद्धिबलादसुरोपि तत्रावात्सीदिति ज्ञायते । ब्रह्माण्डपुराणे धरणी-शेषसंवादे प्रसिद्धम् । अन्यथा नन्दगृहसमृद्धिकर्ता भगवान् कथं शकटिशतं तद्वस्तु वृथा नाशयेदतो ज्ञायते, तदावेशिवधेनोपकृतवानेव नन्दायेति ॥ १६० ॥

#### नन्द्रवज्जनानन्दी नन्द्भाग्यमहोद्यः। तृणावतवधोत्साहो यशोदाज्ञानविग्रहः॥ १६१॥

नैन्द्वजाजनानन्दीति । नन्दश्च व्रजश्च जनाश्च नन्दव्रजजनाः, तानानन्दयित तच्छीलः । नैन्द्भाग्यमहोद्य इति । नन्दभाग्यस्य महानुद्यः उद्घोधस्तद्रपः, स यस्मादिति वा । न हि भगवत्सम्बन्धं विना एतादृशभाग्योदयः कस्यचित्सम्भवति यादृशो व्रजेशस्य । हुँणावतेवधोतसाह इति । वातरूपस्य तृणावर्तस्य वधे उत्साह औत्सुक्यं यस्येति, व्रजवासिन्धं तृणावर्तवधसम्बन्ध्युत्सवो यस्मादिति वा । यँशोदाज्ञानविग्रह

इति । यशोदायां ज्ञानाय ईश्वरत्वज्ञानाय मुखे विग्रहो विराद्देहो यस्येति । तदुक्तं 'एक-दात्मजमादाये'त्यादिना ॥ १६१ ॥

#### बलभद्रप्रियः कृष्णः सङ्कष्णसहायवान् । रामानुजो वासुद्वो गोष्ठाङ्गणगतिप्रियः ॥ १६२॥

वंद्रंभद्रिय इति । बलेनैव भद्रः कुत्रलः मङ्गलक्ष्मो वा बलभद्रः, तस्य प्रियः अमुजलात्, स प्रियो यस्येति वा । कुँकण इति । व्याख्यातमिदम् । यद्वा, कर्मत्यरीन् रणभूमौ, पुच्छेन वत्सान् वा गोष्ठे, स्यामलाद्वा । स्वङ्क्ष्मेणसहायवानिति । सम्यक् कर्ष-त्यरीनिति सङ्क्ष्मेणः, स सहायो विद्यते यस्येति तथा । रामानुज इति । रमयित लोकानिति रामो वलभद्रः 'रामेति लोकरमणा'दित्युक्तत्वात्, तमनु जातो रामानुजः । वास्तुदेव इति । 'प्रागयं वसुदेवस्ये'त्युक्तत्वात् वसुदेवस्यापत्यं वासुदेवः । यद्वा । वसित सर्वत्र वासयत्याच्छादयति स्वयमिति, वासु दीव्यति कीडति, विजिगीषते, व्यवहरति, द्योतते, स्तूयते, हत्यते, गच्छतीति, वासुश्रासौ देवश्र वासुदेवः । तदुक्तं मोक्षधमें 'छादयामि जगद्विश्रं भूत्या सूर्य इवांग्रुभिः । सर्वभृताधिवासश्र वासुदेवस्ताः स्मृत' इति । उद्योगेपि 'वसनात् सर्वभृतानां वासुत्वादेव योनितः । ततो वासुदेव ज्ञेय' इति । श्रीविष्णुपुराणेपि 'सर्वत्रासौ समस्तं च वसत्यत्रेति वै यतः । ततः स वासुदेविति विद्वद्धिः परिपठ्यते । सर्वाणि तत्र भूतानि वसन्ति प्यात्मिनि । भूतेषु च स सर्वात्मा वासुदेव इति स्मृतः' इति । गोर्ष्ठां-कृणमतिश्रिय इति । गावस्तिष्ठन्त्यत्रेति गोष्ठं तत्सम्बन्धि यदङ्गणं अजिरं, तत्र गतिः जानुभ्यां रिङ्गणं सा प्रिया यस्येति । तया गत्या सर्वेषां व्रजस्थानां प्रिय इति वा, तदुक्तं 'कालेन वजते'त्यादिना ॥ १६२ ॥

#### किङ्किणीरवभावज्ञो वत्सपुच्छावलम्बनः। नवनीतप्रियो गोपीमोहसंसारनादाकः॥ १६३॥

किङ्किणीरॅवं भावज्ञ इति । किङ्किणी क्षुद्रघण्टिका कट्यामरणं, तस्या यो खो ध्विनः तस्य मावं जानातीति तथा । अत्रायं मावः । यथा वाद्यमनुसत्य नृत्यित नर्तकः तथा किङ्किणीरवमनुसत्य नृत्यिमव रिङ्गणमप्यकरोदिति । तदुक्तं च 'ताविङ्कियुग्ममनुसत्ये'त्यादिना । धंतस्यपुच्छावलम्बन इति । वत्सानां पुच्छान्यवलम्बते गृह्णाति इतस्ततोऽनुकृष्य धावनार्थमिति । तदुक्तं 'यहीङ्गनादर्शनीयकुमारलीला'वित्यादिना । मैवनीतिप्रिय इति । नवनीतं प्रियं प्रीतिजनकं यस्येति । गोपीमोहसंद्यारमाद्याक इति । गोपीनां बालनीतं प्रियं प्रीतिजनकं यस्येति । गोपीमोहसंद्यारमाद्याक इति । गोपीनां बालनीलादश्चेनन यो मोहो वैचित्यं तेनैव संसारस्य नाज्ञकः । अन्यत्र मोहः स्मृतिजनकः । अयं त्वलौकिको मिक्तमार्गीय इति तन्नाज्ञकः ॥ १६३॥ वित्यत्विको मिक्तमार्गीय इति तन्नाज्ञकः ॥ १६३॥

गोपबालकभावज्ञश्चौर्यविद्याविद्यारदः । मृत्रताभक्षणलीलास्यमाहातम्यज्ञानदायकः ॥ १६४ ॥ गोपैबें लिक भावज्ञ इति । गोपबालकानां भावमस्य गृहे अद्य चौर्यार्थं गम्यते चेत्सम्यक् इत्येवंरूपं जानाति तथा । चौर्यविद्यौविद्यारद् इति । चौर्यविद्यायां उपायकरणे विशारदो निपुणः । तदुक्तं 'हस्ताप्राह्य' इत्यादिना । मैं तस्ताभक्षणलीलास्य-माहात्म्यज्ञानदायक इति । 'कृष्णो मृदं भिक्षतवा' नित्याद्युक्ता या मृत्स्नाभक्षणरूपा लीला तद्यक्तं यदास्यं मुखं तेनैव व्याप्तेन स्वमाहात्म्यस्य महिस्रो ज्ञानस्य दातेत्यर्थः । तदुक्तं 'इत्थं विदिततत्त्वाया' मित्यादौ ॥ १६४ ॥

## धराद्रोणप्रीतिकर्ता द्धिभाण्डविभेदनः । दामोदरो भक्तवद्यो यमलाजुनभञ्जनः ॥ १६५॥

धँराद्रोणधीतिकर्तिति । धरा यशोदा द्रोणो वसुश्रेष्ठो नन्दः, तयोः प्रीतिं स्नेहं करोतीत्युत्पादयतीति तथा । तहुक्तं 'द्रोणो वस्नां प्रवर' इत्यादिना । दिध भौण्डिविभेद् इति । मध्यमानदिधभाजनस्य विशेषण भेदनो द्विधाकर्तेत्यथः । तहुक्तं 'सञ्जात-कोप'इत्यादिना । दाँभोद्दर इति । दाम उदरे यस्य, मात्रा दाम्ना उदरे बद्धत्वात् । तहुक्तं म्रसपुराणे 'तयोर्मध्यगतं बद्धं दाम्ना गाढं तथोदरे । ततश्च दामोदरतां स ययौ दामवन्धनात्' इति । व्यासोप्याह प्रकारान्तरेण 'दामानि ठोकनामानि तानि यस्योदरान्तरे । तेन दामोदरो देवः श्रीधरत्वं समाश्रित' इति । 'दामाद्दामोदरं विदु'रिति बचनात् । दमादिसाधनेन उदरा उत्कृष्टा या मतिस्तया गम्यत इति । तदुक्तं 'त्यक्त्वा यष्टि'मित्यादि । "मैक्तवद्य इति । भक्तायाः परिश्रान्ताया मातुः वश्यः वन्धनाय वशं प्राप्तः । तदुक्तं 'स्वमातुः खिन्नगात्रायाः' इत्यादिना । भक्तमात्रवश्यत्वस्चिकयं ठीठेति ज्ञेयम् । धर्मेक्तार्जुनभञ्जन इति । यमठी सहोत्यत्नौ यौ अर्जुनसंज्ञकौ वृक्षौ तयोभिज्ञनः समन्तात् मर्दक इत्यर्थः । तदुक्तं 'वाहेन निष्कर्षयते'त्यादिना ॥ १६५ ॥

### बृहद्धनमहाश्रयों बृन्दावनगतिप्रियः। बत्सघाती बालकेलिबेकासुरनिषूदनः॥ १६६॥

र्वृहंद्र नमहाश्रमें इति । बृहदाल्ये वने महदलन्तमाश्रयंजनकं प्तनादिदुष्टवधरूपं कर्म यस्येति । तथा । प्तनादिदुष्टवधजनितं व्रजजनेष्वाश्रमं यस्मादिति वा, 'गोपवृद्धा
महोत्पाताननुभ्ये'त्यादिना । वृद्धं व्यवनातिप्रिय इति । वृन्दावनं प्रति गतिर्गमनं सा प्रिया
यस्येति, बृन्दावने या गतिः क्रीडासश्रारः सा प्रीतिजनिका यस्येति वा, तदुक्तं 'वृन्दावनं
गोवर्धनं यमुने'त्यादि । वृद्धं व्यव्देवनं घातयतीति । तदुक्तं
'दर्शयन् बलदेवाये'त्यादि । वृद्धं क्रिकेलिरिति । वालैः सह केलिः क्रीडा यस्येति, अद्भुतबालकस्यापि लौकिकवालकवत् केलिर्यस्येति वा । वृद्धं स्वत्येद्धं इति । बकनाद्धोऽसुरस्य नितरां सूदनो हिंसकः तदुक्तं 'तमापतन्त'मित्यादिना ॥ १६६ ॥

# अरण्यभोक्ताप्यथवा बाललीलापरायणः। प्रोत्साहजनकश्चैवमघासुरनिषृदनः॥ १६७॥

अरंपयभोक्ति । अथवा पक्षान्तरे प्रक्षिप्ताध्यायानुसारेणैतानि वक्ष्यमाणान्यपि नामानि ज्ञेयानि । अरण्ये गोचारणप्रदेशे भुङ्क इति तथा । बाँललीलापरायण इति । कचिद्वनाशायेत्याद्यक्ता या बाललीला तत्परायणः तत्पर इत्यर्थः । यद्वा । बाललीलापराय पूर्वर्थं वनगमनं यस्येति, बाललीलैव परमुत्कृष्टमयनं यस्येति वा । प्रोत्साँ इंजनकश्चेति । प्रकृष्टो य उत्साहो गोपालेष्वहं पूर्वमहं पूर्वमित्यादिलीलाकरणाय, तस्य जनक उत्पादकः । एवमघासुरनिष्दन इति । एवमिति पूर्वीक्तारण्यभोक्तृनामवदिदमपि ज्ञेयमिति ज्ञाप-नार्थं, न तु नामान्तःपात्येवशब्द इति । अजगरदेहस्याधनाम्नोऽसुरस्य नितरां सूदनः ॥१६७॥

# व्यालमोक्षपदः पृष्टो ब्रह्ममोहप्रवर्धनः। अनन्तमूर्तिः सर्वात्मा जङ्गमस्थावराकृतिः॥ १६८॥

व्यालमोक्षप्रद इति । व्यालायावासुराय मोक्षं प्रकर्षण दत्तवानिति । तदुक्तं 'पीनाहिमोगोत्थित'मिलादिना । पुँछ इति । व्यालगले प्रवृद्ध इत्यर्थः । व्रिह्ममोह-प्रवर्धन इति । व्यालश्वतुर्भुखस्य तावतां सर्वगोपवत्सानां सम्पत्तिकारणेन मोहस्य प्रकर्षेण वृद्धिकर्तेत्यर्थः । 'एवं विमोहय'न्नित्यादिना । मोहहेतुलीलानामान्याहुः अनिनत्मपूर्तिरिति । अनन्ताः गोपालवत्सरूपा मूर्तयो यस्येति । तदुक्तं 'ततः कृष्णो मुदं कर्तु'मिलादिना । सर्वेवात्मति । पूर्वं बाह्यसर्वस्वरूपत्वमुक्तमिदानीं सर्वान्तर्यामित्वमुच्येत इत्यर्थः, भेदः पूर्वस्मात् ज्ञेयः । सर्वेष्वात्मा, सर्वेषामिति वा । जङ्गमस्य वराकृतिरिति । जङ्गमस्य गोपवत्सादेः स्थावरस्य तत्तद्वस्नाभरणादेराकृतिः संस्थानिवशेषरूप इत्यर्थः ॥ १६८॥

# ब्रह्ममोहनकर्ता च स्तुत्य आत्मा सदाप्रियः। पौगण्डलीलाभिरतिगीचारणपरायणः॥ १६९॥

इने होता चित । मा लक्ष्मीस्तस्या उहनं वितर्कः, भगवद चिन्त्यैश्वर्यमेवं भवितुमर्हतीत्येवंरूपो वितर्को मोहनं ब्रह्मणि तत्कारक इत्यर्थः । पूर्वे मोहोपक्रमकर्तृत्वमुक्तमिदानीं फिलतमुच्यत इत्यपौनरुक्त्यम् । ईर्तुंत्य इति । ब्रह्मणा कथित्रत्व स्तोतुमर्ह इत्यर्थः । और्तमित । सर्वदेहिनामिति शेषः, तदुक्तं 'नारायणस्त्वं निह सर्वदेहिनामात्मा-सी'त्यादिना । सर्वदाप्रिय इति । सर्वकाले सर्वेषां प्रिय इति । पौर्माण्डलीलाभिरति-रिति । सप्तमवर्षादारभ्य एकादशाविध पौगण्डवयः, तत्सम्बिधनी या लीला तया तत्यां वा अभितः सर्वतः रितः रमणं सुखिवशेषो वा यस्येति तथा । तदुक्तं 'ततश्च पौगण्डवयः-श्रिता' वित्यादिना । "भोचारणपरायण इति । गवां चारणमभीष्टतृणजलादिभिः पोषणं तदेव परमुत्कृष्टमयनं स्थानं यस्येति वा ॥ १६९ ॥

#### वृन्दावनलतागुल्मवृक्षरूपनिरूपकः। नाद्व्रह्मप्रकटनो वयःप्रतिकृतिस्वनः॥ १७०॥

वृंदेदावनलतागुल्मवृक्ष्यक्पिनरूपक इति। वृन्दावनसम्वन्धिनो ये लतागुल्मवृक्षास्तेषां पुष्पफलभारेणाधः स्पृशां याद्यां रूपं ताद्यां सोत्प्रेक्षं निरूपयित वर्णयतीति तथा, लता
वल्ल्यः, गुल्मः प्रकाण्डरितो वृक्षः। तदुक्तं 'अहो अमी देववरे'त्यादिना। नीद्रब्रह्मप्रकटन
इति। नादो गानं तदेव शब्दब्रह्मत्वात् ब्रह्मेत्युच्यते, तस्य प्रकटनः प्राकट्यकर्तित्यर्थः।
तदुक्तं 'कचिद्रायित गायित्वि'त्यादिना। वयः प्रतिकृतिस्वन इति। वयसां पिक्षणां
कृजितस्यानुकृतिः प्रतिकृतिः वयः प्रतिकृतिः यथा स्थात्तया स्वनतीति। तदुक्तं 'कचिच कल्रहंसाना'मित्यादौ।। १७०।।

#### बर्हिन्त्यानुकरणो गोपालानुकृतिस्वनः। सदाचारप्रतिष्ठाता बलश्रमनिराकृतिः॥ १७१॥

वर्हिन्दैस्यानुकरण इति । बर्हिणां मयूराणां नृत्यमनुकरोतीति तथा । मेरीपालानुकृतिस्वन इति । गोपालानुकरणं गोपालानुकृतिः, तद्यथा स्थात्तथा स्वनः ध्वनिर्यस्येति
तथा, स्वनतीति वा । सिद्धाचारप्रतिष्ठाति । सतामाचारो ज्येष्ठस्य पादसंवाहनरूपः तस्य
स्थापक इत्यर्थः । तदुक्तं 'कचित्कीडापरिश्रान्त'मित्यादिना । बैलैश्रमनिराकृतिरिति ।
वलस्य श्रमापनयनं यस्मादिति तथा ॥ १७१ ॥

#### तरुमूलकृताद्योषतल्पशायी सखिस्तुतः। गोपालसेवितपदः श्रीलालितपदाम्बुजः॥ १७२॥

तर्रम् छकृताशोषतलपशायीति । तरुम् छेषु वृक्षम् छेषु कृता गोपाछै रचिता ये अशेषाणां मृदुस्वपछवप्रस्नानां तल्पः शय्या तत्र शयनीयशील इति । 'क्षचित् पछवतल्पे'- ज्वित्यादिना । संखिस्तुत इति । सखिभिः समानशीलव्यसनैः स्तुतः गीतकीर्तिरिति । गोपाँलसेवितपद इति । गोपाछैः पादसंवाहनादिभिः सेविते पदे चरणकमले यस्येति । श्रीलांकितपदाम्बुज इति । श्रिया लालिते सस्तेहं सेविते पदे चरणकमले यस्येति । तदुक्तं 'रेमे रमालालित' इति ॥ १७२ ॥

#### गोपसम्प्रार्थितफलदाननाशितधेनुकः । कालीयफणिमाणिक्यरञ्जितश्रीपदाम्युजः ॥ १७३॥

गोपसम्प्रार्थितफलदाननाद्दिातधेनुक इति। गोपालैः श्रीदामसुबलाद्दैः सम्प्रा-र्थितानि भक्षणाय याचितानि यानि यानि तालफलानि तद्दानेन तद्दानपूर्वकं नाशितो हिंसितः धेनुकः खरकायो दैत्यो येनेतिं। कालीयफणिमाणिक्यरश्चितश्चीपद्दाम्बुज इति। कालीयो नागः स चासौ फणा, तत्फणोपरि नर्तनेन तन्मूर्भि स्थितानि यानि माणिक्यानि मणिविशेपास्तेः कृत्वा यद्रक्षितं रागः तेन या श्रीः शोभा तद्यक्ते पदाम्बुजे यस्येतिं. रिक्षिते रक्ते लक्ष्मीसम्बन्धिपदाम्बुजे यस्यति वा ॥ १७३॥

दृष्टिसञ्जीविताशेषगोपगोगोपिकाप्रियः। लीलासम्पीतदावाग्निः प्रलम्बवधपण्डितः॥ १७४॥

दर्ष्टिसँश्चीवितादोषगोपगोगोपिकाप्रिय इति। दृष्ट्या अमृतदृष्ट्या सञ्जीविता गावश्च गोपाश्च गोपिकाश्च अशेपाश्च ताः दृष्टिसञ्जीविताश्चाशेषगोपगोपिकाश्च तासां प्रियः प्राणभूत इत्यर्थः। लीलींसम्पीतदाचाग्निरिति। लीलया अनायासेनैव सम्यक् पीतो दावाग्निस्तृणविद्वियेनेति, लीलार्थमिति वा। तदुक्तं 'इत्थं खजनवैक्कव्य'मित्यादौ । प्रश्लम्ब-वधपण्डित इति। प्रलम्बाख्यासुरस्य वधे पण्डितः रामाय ज्ञापनचतुर इत्यर्थः ॥१७४॥

दावाश्यावृतगोपालदृष्ट्याच्छाद्मवहिपः। वर्षाश्यरद्विभृतिश्रीगोपीकामप्रबोधकः॥ १७५॥

द्वावाययावृतगोपालहष्ट्याच्छाद्नवित् इति । दावायिना आवृता चेष्टिता ये गोपालास्तेपां दृष्ट्याच्छाद्नेन चक्षुमीलनकरणेन विह्नं पीतवानित्यर्थः। वर्षाचाँ रिद्विभूति-श्रीरिति । वर्षा प्रावृद्कालः शरच तयोर्था विभूतिः तत्तत्कालीनसामग्रीसम्पत्तिस्तया श्रीः शोभा यस्मै यस्मिन्निति वा, तत्तिद्वभूतिश्रीरूप इति वा । 'यद्यद्विभूतिमत्सत्व'मिति वाक्यात् । गोपीर्कामप्रवोधक इति । गोपीषु कामस्य स्मरस्य प्रकर्षेण वोधकः उदय-कर्तेत्यर्थः । तदुक्तं 'तद्वजिश्चय आश्रुत्ये'त्यादिना ।। १७५ ॥

गोपीरत्नस्तुतादोषवेणुवाद्यविद्यारदः। कात्यायनीव्रतव्याजसर्वभावाश्रिताङ्गनः॥ १७६॥

गोपीर्रैंत्नस्तुताशेषवेणुवाद्यविशारद् इति । गोप्य एव रहानि तैः स्तुतं अशेपं सर्ववेणुवाद्यं यथा स्यात्तथा विशारदो गोपीषु विविधशारदां करोति वेणुवाद्यवर्णनार्थं प्रकटयतीति तथा । यद्वा । गोपीरहाः स्तुतं यदशेषवेणुवाद्यं तस्य विशारदः यथा स्तुतं भवति तथा प्रकटनकर्तेत्यर्थः । कैंत्यायनीव्रतव्याजसर्वभावाश्रिताङ्गम इति । 'हेमन्ते प्रथमे मासि' इत्युक्तं यत्कात्यायनीव्रतं तद्वचाजेन तन्मिषेण सर्वभावैः सर्वात्मभावै-राश्रिता अङ्गना कुमारिका यस्मिन्निति वा, ता आश्रिता येनेति वा ॥ १७६॥

सत्सङ्गतिस्तुतिव्याजस्तुतवृन्दावनाङ्गिपः। गोपक्षुच्छान्तिसंव्याजविप्रभायोप्रसादकृत्॥ १७७॥

र्सत्सङ्गितस्तुतिच्याजस्तुतवृन्दावनाङ्किप इति । सन्तो भक्ताः, सन् भगवान् वा येषां सङ्गितिः सङ्गस्तस्याः स्तुतिच्याजेन स्तुतिमिषेण स्तुतो वृन्दावनस्था अङ्किपा वृक्षा येनेति । तथा अयं भावः । सन्तस्तु परदुःखासिहिष्णुत्वात् परोपकारिणः स्वदुःखं सोङ्कापि भवन्ति, अत्रापि तद्वजस्थभक्तसम्बन्धात् वृक्षा अपि परातपदूरीकरणायातपे स्वयं स्थिता अपि अम्लाना एव । तदुक्तं 'पश्यतैतान् महाभागान्'इत्यादौ । गोपंक्षुच्छान्तिसंव्याज-विप्रभायाप्रसादकृदिति । गोपानां या क्षुत् क्षुधा तस्याः शान्तिः शमनोपायस्तद्र्षो यः समीचीनः अविसंवादी व्याजः व्यपदेशः यज्ञवाटं गत्वा स्वनामा प्रार्थनरूपः, तेनैव विप्रस्य यजमानस्य भायाये प्रसादं अनुग्रहं कृतवानित्यर्थः । गोपक्षुच्छान्त्यर्थमिति वा, तदुक्तं 'राम राम महावीर्थे'त्यादिना ॥ १७७॥

#### हेतुप्राप्तेन्द्रयागस्वकार्यगोसवबोधकः । शैलरूपकृताशेषरसभोगसुखावहः ॥ १७८॥

हेर्नुभासेन्द्रयागस्वकार्यगोसवबोधक इति । त्रिवर्गहेतवे प्राप्तः कर्तव्यत्वेन यदिन्द्रोदेशेन यागस्तदर्थं यत् स्वं सामग्री तयैव कार्यः कर्तव्यत्वेन विहितो यो गीसवः गवार्थं स्यते सम्पाद्यत इति । गवामित्युपलक्षणं तेन ब्राह्मणगोवर्धनधेन्नामप्यर्थे प्राप्तः सम्पाद्यते सम्पाद्यते जन्तु'रित्याद्यक्तप्रकारेण नन्दादिषु ज्ञापक इत्यर्थः । यद्या । पूर्वोक्तेन्द्रयागस्य स्थाने स्वसम्बन्धिकार्ये गोसवस्य वोधक इति । श्रेलिंक्षपकृताशोषरस्य-भोगसुखावह इति । श्रेलोस्मी'ति कर्तृरूपेण कृतानां नन्दादिभिः सम्पादितानामशेषाणां पण्णामि रसानां यो भोगः स्वकृतस्तेन सर्वेषां व्रजवासिनां सुखमावहतीति प्रापयतीति तथा । अन्यदा तु परोक्षमिन्द्रादिरूपेण भुक्के देवः । अस्मिन् पर्याये तु स्वयं समक्षमिति सुखावहत्वं युक्तमेव ॥ १७८ ॥

#### लीलागोवर्धनोद्धारपालितस्ववजिष्यः। गोपस्वच्छन्दलीलार्थगर्भवाक्यार्थबोधकः॥ १७९॥

लीलाँगोवर्धनोद्धारपालितस्वव्रजिप्य इति । लीलया सुखेनैव यो गोवर्धनस्य गवां वृद्धिकर्तुः पर्वतस्य उद्धारः उद्धरणं ऊर्ध्वं छत्राकारेण धारणं पालिता आसाराद्र-क्षिताः स्वव्रजसम्बन्धिनः प्रिया येन, लीलागोवर्धनोद्धारेण पालितस्य प्रिय इति वा, स्वं नन्दधनं व्रजपदेन व्रजस्थाः प्राणिन उच्यन्ते, प्रिया व्रजसुन्दर्यः लीलागोवर्धनोद्धारेण पालिताः स्वव्रजप्रिया येनेति । तदुक्तं 'तस्मान्मच्छरणं गोष्ठ'मित्यादिना । गोर्पंस्वच्छन्द्-लीलार्थगर्थवोधक इति । गोपालानां स्वच्छन्दं भयाभावपूर्वकं स्वच्छन्द-लीलार्थगर्थवाद्यार्थवोधक इति । गोपालानां स्वच्छन्दं भयाभावपूर्वकं स्वच्छन्द-लीलारुपार्थं पूर्वं नन्दं प्रत्युक्तगर्भवाक्यानां नन्दमुखात् पुनस्तपामर्थस्य वोधको ज्ञापको ज्ञोपेष्विति । तदुक्तं 'श्रृयतां मे वच' इत्यादौ ॥ १७९ ॥

#### इन्द्रधेनुस्तुतिप्राप्तगोविन्देन्द्राभिधानवान्। वताद्धिर्भसंसक्तनन्दक्केशविनाशकः॥ १८०॥

इन्द्रधेर्नुस्तुतिप्राप्तगोविन्देन्द्राभिधानवानिति। इन्द्रस्य धेनुः कामधेनुस्त-त्कृतस्तुत्या प्राप्तं अर्थवशादायातं यत् गोविन्देति इन्द्रकृतमभिधानं नाम तद्विद्यते यस्येति तथा, इन्द्रधेनुभ्यां स्तुतिरिति वा। शुद्धसत्त्वज्ञापनाय निर्विभक्तिकनामनिर्देशः गवामिन्द्रो गोविन्द इति । तदुक्तं हरिवंशे 'अहं किलेन्द्रो देवानां त्वं गवामिन्द्रतां गतः । गोविन्द इति लोकास्त्वां स्तोष्यन्ति भवि शाश्रवः'मिति । प्रकारान्तरेणापि निरुक्तिरुच्यते । गां भुवं वाणीं वा विन्दतीति गोविन्दः, तदुक्तं महाभारते 'नष्टां वै भरणीं पूर्वमिवन्दं वै गुहां गताम् । गोविन्द इति मां देवैस्ततो वाग्भिरभिष्टुतः' । हरिवंशेपि 'गौरीशानु तथा वाणीं तां वै वेदयते भवान् । गोविन्दस्तु ततो देवमुनिभि'रिति । मूलेपि 'कृष्ण कृष्ण महायोगिन्नि'त्या-दिनोक्तम् । व्रतादिधमसंसक्तनन्दक्केशाविनाशक इति । व्रतमेकादश्यपवासः तदादिधमेषु सम्यक् सक्तः आसक्तो यो नन्दः तस्य व्रतादिजनितक्केशस्य विशेषण नाशकः, साक्षाद्रगवति विद्यमाने अन्यत्र प्रवृत्तिः क्केशमात्रफलैवेति ज्ञापितम् । तदुक्तं 'एकादश्यां निराहार' इत्यादिना ॥ १८० ॥

#### नन्दादिगोपमात्रेष्टवैकुण्ठगतिदायकः। वेणुवादसारक्षाभमत्तगोपीविसुत्तिदः॥ १८१॥

निन्दादिगोपमान्नेष्टवैकुण्ठगतिदायक इति । नन्दमारम्य गोपमात्राणां बाल-वृद्धसाधारणानां इष्टा द्रष्टुं वाञ्छिता या वैकुण्ठगतिर्गमनं तद्दायक इत्यर्थः । तदुक्तं 'ते त्वौत्स-क्यिय' इत्वादिना । वेणुवादस्मरक्षोभमक्तागोपीविमुक्तिद इति । 'जगौ कलं वाम-दशा'मित्युक्तो यो वेणोर्वादो वादनं वेणुनैव वादः आकारणं वा, तच्छ्वणेन यः स्मरक्षोभः चित्तोन्मथनं तत्कृतं तेन मत्ताः काममदं प्राप्ता याः अन्तर्ग्रहगता गोप्यः तासां विशेषतः संस्तिमात्रान्मुक्तिं दत्तवानित्यर्थः । तदुक्तं 'अन्तर्ग्रहगताः काश्चि'दित्यादिना ॥ १८१ ॥

#### सर्वभावप्राप्तगोपीसुखसंवर्धनक्षमः। गोपीगर्वप्रणाशार्थतिरोधानसुखप्रदः॥ १८२॥

सर्वभीवप्राप्तगोपीसुखसंचर्धनक्षम इति । 'सन्त्यज्य सर्वविषया'नित्याद्यक्त-सर्वात्मभावेन प्राप्ता समीपं गता या गोप्यः तासां सुखस्य रासोत्सवसौख्यस्य सम्यक् वृद्धि-करणे क्षमः समर्थ इति । तदुक्तं 'इति विक्कवित'मित्यादिना । गोपीगर्वप्रणाद्यार्थितिरो-धानसुखप्रद इति । 'एवं भगवतः कृष्णा'दित्याद्यक्तो यो गोपीनां गर्वस्तस्य प्रतिबन्धक-त्वात् तत्प्रणाशार्थं यक्तिरोधानं गोपीष्वन्तःस्थितिस्तेनैव ताभ्यः सुखं प्रकर्षण ददातीति तथा।।

#### कृष्णभावव्यासिवश्वगोपीभावितवेदाधुक् । राधाविद्योषसम्भोगप्रासदोषनिवारकः ॥ १८३॥

कुँष्णभावव्यासिविश्वगोपीभावितवेदाधृक इति । कृष्णात्मत्वं कृष्णभावः, तेन कृष्णभावेन व्याप्तं विश्वं यासां ताः कृष्णभावव्याप्तविश्वाः, ताश्च ता गोप्यश्च कृष्णभा-वव्याप्तविश्वगोप्यः, ताभिभीवितोन्तःकरणे स्मृतो यादशलीलासंम्बन्धी वेषः तं धारयित तासु प्रकटयतीति तथा । अन्तःस्थितः स्वयमेव तथा करोतीति भावः । अत एवं पप्रच्छराकाश-व'दित्यादिवचनम् । राधाविद्योषसम्भोगप्रासदोषनिवारक इति । यां गोपीम- नय'दित्याद्यक्तो यो राधाया अन्यापेक्षया विशेषसम्भोगस्तेन प्राप्तो जनितो यो दोषो गर्व-स्तस्यापि पूर्ववदन्तर्धानेन निवारकः अपमार्जक इत्यर्थः ॥ १८३॥

#### परमप्रीतिसङ्गीतसर्वाद्धतमहागुणः। मानापनोदनाऋन्दगोपीद्दष्टिमहोत्सवः॥ १८४॥

पर्रमप्रीतिसङ्गीतसर्वाद्धतमहागुण इति । परमशीत्या सम्यक् गीताः सर्वे ये उत्कृष्टा अद्भुता अन्यैः कर्तुमशक्या आश्चर्यजनका महागुणाः 'विषजलाप्यया'दित्याद्यक्ता यस्येति । तदुक्तं 'जयित तेऽधिकं जन्मने'त्यादिना । माँनापनोदनाक्रन्दगोपीदृष्टि-महोत्सव इति । मानस्यापनोदः अपनयनं तज्जनितो यः आक्रन्दः रोदनं तद्यक्ता या गोपीनां दृष्यः नयननिलनानि तेपां महानुत्सवो यस्मात् तद्रपो वा । तदुक्तं 'इति गोप्यः प्रगायन्त्यः' इत्यादिना ॥ १८४ ॥

#### गोपिकाञ्याससर्वाङ्गः स्त्रीसम्भाषाविशारदः। रासोत्सवमहासौख्यगोपीसम्भोगसागरः॥ १८५॥

गोपिकीं व्याससर्वोङ्ग इति । गोपिकासु व्याप्तानि विशेषेण समन्ताद् व्याप्तानि सर्वाण्यङ्गानि येन, ताभिर्ध्याप्तानि सर्वाण्यङ्गानि यस्येति वा, तहुक्तं 'काचित् कराम्बुजं शौरे'रित्यादिना । स्त्रीसर्भभाषाविद्यारद् इति । स्त्रीः प्रति सम्यक् भाषणं सम्भाषा तत्प्रष्टप्रश्लोत्तरदानं तत्र विशारदश्चतुर इत्यर्थः । 'मिथो भजन्ति ये सख्य' इत्यादि । रासोर्त्संवमहासोख्यगोपीसम्भोगसागर इति । 'रासोत्सवः संप्रवृत्त' इत्याद्यक्तो यो रासोत्सवो रासकीडा तत्र यन्महासौख्यं तस्य गोपीषु सम्भोगः सम्यगनुभवः खरूपान-न्दानुभवस्तद्रपः सागरः परिपूर्णाक्षयो रस इत्यर्थः, सम्भोगार्थं वा सागर इति ॥ १८५ ॥

## जलस्थलरतिव्यासगोपीदृष्ट्यभिपूजितः।

### शास्त्रानपेक्षकामैकमुक्तिद्वारविवर्धनः ॥ १८६ ॥

जैलस्थलरितव्यासगोपीदृष्ट्यिभपूजित इति । जलं च स्थलं च जलस्थलं तत्र या रितः रमणं तया व्याप्ताः पूर्णाः या गोप्यः तासां दृष्टिभिः नयनकमलैः सप्नेमकटा-स्वैवीऽभितः सर्वतः पूजितः अलङ्कत इत्यर्थः । तदुक्तं 'सोम्भस्यल'मित्यादिना । द्वीस्त्रान-पेक्षकामैकमुक्तिद्वारिववधन इति । शास्तं मर्यादा, तदनपेक्षः तदितगामी यः कामः इच्छा अलौकिकः कामो वा, स एवैकश्चासौ मुक्तिद्वारं च तच्छास्त्रानपेक्षकामैकमुक्तिद्वारं तस्य विशेषण वृद्धिकर्तेत्यर्थः । यद्वा, शास्त्रानपेक्षमीश्वरं कामयन्ते स्नेहेनैवेति शास्त्रानपेक्षकामाः केवलस्वरूपमात्रनिष्ठा मक्ताः तेषामिदमेकमेव रासोत्सवकथनक्रपं यन्मुक्तिद्वारमुपायः तस्य विशेषण वृद्धिकर्तेति । तदुक्तं 'विक्रीडितं व्रजवधूभि'रित्यादिना ॥ १८६ ॥

सुद्दीनसहासप्रम्तनन्द्विमोचकः । गीतमोहितगोपीधृक्दांखचूडविनादाकः॥ १८७॥ क्षुँद्रीनमहासर्पग्रस्तनन्द्विमोचक इति । सुदर्शनो विद्याधरः स एव ऋषिशापान्महासर्पो जातः, सुदर्शनश्रासौ महासर्पश्च तेन सरस्वतीतीरे ग्रस्तनन्दस्य विशेषेण
मोचकः । तदुक्तं 'कश्चिन्महानहि'रित्यादि । गीतमोहिर्द्वगोपीधृक्रशंखचूडविनाशक इति । भगवद्गीतेन मोहिता म् िंछता या गोप्यः ताः धृष्णातीति तासां
शक्तिग्रहणेन प्रतिबधाति तासु प्रगल्भते इति गीतमोहितगोपीधृक्, स चासौ शंखचूडश्चेति
तस्य विशेषेण नाशको हिंसकः इत्यर्थः । तदुक्तं 'गोप्यस्तद्गीतमाकण्यें'त्यादिना ॥ १८७॥

#### गुणसङ्गीतसन्तुष्टिगोंपीसंसारविस्मृतिः। अरिष्टमथनो दैत्यवुद्धिन्यामोहकारकः॥ १८८॥

र्शुंगिसङ्गीतसन्तुष्टिरिति । 'वामवाहुकृतवामकपोल' इत्यत्र गुणानां सम्यक् गीतं भक्तकृतं, तेनैव तेषां दिवा सन्तुष्टिः सन्तोषो यस्मादन्तिश्चितादिति तथा । गोपीसंस्वार-विस्मृतिरिति । मानासक्तानां गोपीनां संसारस्य प्रपत्रस्य विस्मृतिर्यस्मादन्तःश्चिता-दिति तथा । यद्वा । भगवतो गोपीषु सम्यक् सरणं संसारोन्तःप्रवेशस्तेनैव विविधा स्मृतिः गुणगानं मात्रश्चितानामपि दूरस्थभगवत्सामग्रीस्फृर्तिर्यस्मादिति । न ह्यद्यमननुभूतं किथ-द्वणितुं शक्तोति । अरिष्टिमथन इति । अरिष्टनाम्रोऽसुरस्य मथनो हिंसकः । तदुक्तं 'अथ तह्यागत' इत्यादिना । देर्त्यवृद्धिच्यामोहकारक इति । दैत्यस्य कंसस्य नारदवचनाहु-द्वच्यामोहो वसुदेवापराधबुद्धिस्तत्कारक इत्यर्थः । 'कंसायाप्याह भगवा'नित्यादि ॥१८८॥

#### केशीघाती नारदेष्टो व्योमासुरविनाशकः। अक्रूरभक्तिसंराद्धपादरेणुमहानिधिः॥ १८९॥

केद्रीर्घांतीति । केशीनामानमसुरं हतवानित्यर्थः । तदुक्तं 'प्रतियाते तु देवर्षा'वि-त्यादौ । नारदेश्वष्ट इति । नारदस्येष्टं कंसवधादिकं यस्मादिति, तस्येष्टदेवरूपो वा । देविषि-रूपसङ्गम्ये'त्यादिना । क्योमींसुरिवनाञ्चाक इति । मयपुत्रस्य व्योमनाम्नोऽसुरस्य विनाशको मारक इत्यर्थः । तदुक्तं 'मयपुत्रो महामाय' इत्यादि । अकूरभक्तिसंराद्धपाद-रेणुमहानिधिरिति । अकूरेण भक्त्या स्रोहेन संराध्यः सम्यक् आराध्यत्वेन ज्ञातः पाद-रेणुरूपमहानिधिरक्षयकोशो यस्येति । यद्वा । अकूरस्य संराद्धपादरेणुना अग्रे भाविमहानिधि-ठीला यस्मादिति । तदुक्तं 'गच्छन् पिथ महाभाग' इत्यादिना ।। १८९ ।।

#### रथावरोह्युद्धातमा गोपीमानसहारकः। हृदसन्दर्शिनाशेषवैकुण्ठाकूरसंस्तुतः॥ १९०॥

र्धावरोह्दात्मेति । रथसावरोहे आरोहणसमये शुद्धः अविकृतः आत्मा चित्तं यस्मेति । गोपीनां तथावस्मां दृष्ट्वा स्वयं तथाभूतोपि वैर्यमवलम्ब्य रथमारुरुक्ष-दिति यावः । तदुक्तं, 'तास्तथा तप्यतीवीक्ष्ये'त्यादिना । गोपीमाँनसहारक इति । प्रिक्षतो मगवान् गोपीनां चित्तेन सहैवेति भावः । तदुक्तं 'अनुप्रस्थितात्मान' इति । हिँदै- सन्दर्शिताशोषवेकुण्ठाश्वरसंस्तुत इति । हदे बहाहदे सन्दर्शितः सम्यक् सन्दर्शनं प्रापितोऽशेषवेकुण्ठः समस्तवेकुण्ठलोको येन यस्मै वा, आद्ये स चासावश्वरसंस्तुतश्च, द्वितीये स चासावश्वरश्च तेन सम्यक् स्तुतः । तदुक्तं 'निमज्य तस्मिन् सिल्लिं' इति । यद्वा, अः खयं शेषो बलश्च, अशेषवेकुण्ठाः हदे सन्दर्शिताः अशेषवेकुण्ठा येन. अशेषाभ्यां सिहता वैकुण्ठा इति वा । शेषं पूर्ववत् ॥ १९० ॥

### मथुरागमनोत्साहो मथुराभाग्यभाजनम् । मथुरानगरीशोभादशनोत्सुकमानसः॥ १९१॥

मंधुरागमनोत्साह इति । मथुरायां गमने उत्साहः औत्सुक्यं यस्येति, यद्वा मथुरागमनसमये अक्रूरस्रोत्साहो यस्मादिति । तदुक्तं 'इत्युक्तवा नोदयामासे'त्यादिना । मधुराभाग्यभाजनिमिति । मथुराया भाग्यस्य सम्पत्तः भाजनं भजते स्वीकरोतीति, स्थानभूत इति वा । मधुरानगरीद्योभादक्रीनोत्सुकमानस इति । मथुरानगर्याः शोभादर्शने उत्सुकं मानसं मनो यस्येति, मथुरानगर्यां पुण्यवतां सुशोभादर्शनायेति वा । तदुक्तं 'अथापराह्न'इत्यादि ॥ १९१॥

#### दुष्टरञ्जकघाती च वायकार्चितविग्रहः। वस्त्रमालासुरोभाङ्गः कुञ्जालेपनभूषितः॥ १९२॥

दुँष्टरस्नकघाती चेति। दुष्टानेव रखयित वस्नदानेन प्रीतियुक्तान् करोतिति, दुष्टं कंसं वा, स दुष्टरस्नको रङ्गकारः, अत्र तस्य शिल्पित्वेषि शिल्पित्वस्थाविविश्वतत्वात् 'ण्वुल् ष्वुन् असि उसी'त्यादिना ष्वुनादेशस्यैवाकस्य प्रहणादत्र नलोपो नेति ज्ञेयम् । दुष्टरस्नकं हन्तुं शीलमस्येति तथा। यद्वा। अत्र नामपरायणे छन्दसो नियतत्वाहुष्टरस्नकघाती चेत्यपि ज्ञेयम्। तदुक्तं 'एवं विकत्थमानस्ये'त्यादिना। वांचकार्चितिविग्रह इति। वायकेन तन्तुन्वायकेनार्चितो यथायोग्यवस्रेरलङ्कृतो देहो यस्येति तथा। 'अच्चित' इति पाठे अचेः पूजा-थित्वादिष स एवार्थः, तदुक्तं 'ततस्तु वायकः प्रीत' इत्यादिना। वस्त्रमालासुक्रोभाङ्ग इति। वस्त्रोपरि स्थिता माला वस्त्रमालाः ताभिवस्त्रमालान्यां वा, स्त्कृष्टा शोभा सा अङ्गेष्ठ यस्येति तथा, 'ततः सुदास्रो भवन'मित्यादिना। क्विंक्जालेपनभूषित इति। कुन्जा-सम्बन्धि यदालेपनं सुगन्धद्रव्यं तेन भूषितोलङ्कृतः॥ १९२॥

#### कुन्जासुरूपकर्ता च कुन्जारतिवरपदः। प्रसादरूपसन्तुष्टहरकोदण्डखण्डनः॥ १९३॥

कुँडजासुरूपकर्ता चेति। त्रिष्टानेषु वकायाः कुन्जायाः शोमनरूपस्य कर्तेत्यर्थः। कुँडजारतिवरप्रद इति। कुन्जायै रितः रमणं तद्रपं वरं प्रददातीति तथा 'एष्यामि ते गृह'मिलादिना। प्रसादरूपसन्तुष्टहरकोदण्डलण्डन इति। यागस्थानस्थितः प्रसाद-रूपः प्रसादं प्रसन्नतां रूपयित ज्ञापयतीति प्रसादरूपः, कंसं प्रति सन्तुष्टस्य हरस्य कोदण्डो

धनुः, प्रसादरूपश्चासौ हरकोदण्डश्च तस्य खण्डनः भक्षक इत्यर्थः, तदुक्तं 'तस्मिन् प्रविष्टो ददश' इत्यादिना ॥ १९३॥

#### शकलाहतकंसाप्तधन्रक्षकसैनिकः। जाग्रत्स्वप्रभयव्याप्तमृत्युलक्षणबोधकः॥ १९४॥

ई कला हतकं सा सधनूर क्षकसैनिक इति । शकलेन धनुःखण्डेनासमन्तात् हताः कंसस्याप्तधनूरक्षकाः सैनिका येनेति तथा 'अथ तान् दुरिभप्रायान्' इत्यादिना । ई ग्रँग्र-त्रस्वमभयव्याससृत्युलक्षणबोधक इति । जाग्रति स्वप्ते च एवमवस्थात्रयेपि भयेन सृत्यु-भयेन व्याप्तस्य कंसस्य यानि सृत्युलक्षणानि सृत्युस् चकानि तेषां बोधकः प्रेरक इत्यर्थः । तैः कंसाय ज्ञापकः सर्वथा मरणमेवेति । तदुक्तं 'दीर्घप्रजागरो भीत'इत्यादिना ॥ १९४ ॥

#### मधुरामछ ओजस्वी मछयुद्धविशारदः। सद्यः कुवलघापीडघाती चाणूरमदेनः॥ १९५॥

र्मंधुरामस् इति । मथुरायां मह इव खच्छन्दत्वात् मथुरामहः । ओर्जस्वीति । ओज उत्साहः प्रयंत्विविशेषो वा, ति ध्वते यस्येति तथा । मह्मस्युद्धिविशारद् इति । महैः सह युद्धे निपुण इत्यर्थः । सीद्यः कुवलयापीडघातीति । सद्यस्तात्कालं रङ्ग-भूमिद्शेनसमय एव कुवलयापीडनामानं हस्तिनं हतवानित्यर्थः । तदुक्तं 'रङ्गद्वारं समा-साद्ये'त्यादि । चौणूरमदेन इति । चाणूरनाम्नो महस्य मर्दनो निःशोषक इति । तदुक्तं 'आससादाथ चाणूर'मित्यादौ ॥ १९५ ॥

#### लीलाइतमहामल्लः शलतोशलघातकः। कंसान्तको जितामित्रो वसुदेवविमोचकः॥ १९६॥

लीलाई तैमहामल्ल इति । लीलयानायासेनैव भाविलीलाई वा, हतो महामली मुहिको येनेति । द्वाँलतो दालघातक इति । शलं तोशलं चोभौ हतवानित्यर्थः । तदुक्तं 'चाण्रे मुहिके कूटे' इत्यादिना । कंसीन्तक इति । कंसत्यान्तको हिंसकः 'प्रगृह्य केशे- िव'त्यादिना । जित्तीमित्र इति । जिता अमित्राः शत्रवो येनेति । कंसे जिते सर्वेपि जिता इति भावः । व्यस्त्वेविष्योचक इति । वस्रदेवस्य बन्धनात् विशेषेण मोचकः, देवक्या अपीति ज्ञेयम् । यद्वा । नामैकदेशे नामग्रहणमिति न्यायात् वसुर्वसुदेवः देवो देवकी तयोविमोचक इत्यर्थः, तदुक्तं 'मातरं पितरं चैवे'त्यादि ॥ १९६ ॥

#### ज्ञाततत्त्विषितृज्ञानमोहनामृतवाङ्मयः। उग्रसेनप्रतिष्ठाता यादवाधिविनाशकः॥ १९७॥

श्चीततत्त्वि साता विता चेति ज्ञाततत्त्विपता, तस्य ज्ञानस्य मोहनाय तिरोधानाया-

मृतरूप पुत्रसेहप्रविधिका या वाक् नास्मत्तो युवयोस्तातेत्येवंरूपा तद्रप् इत्यर्थः । वचनरूपेण मोहजनक इति भावः । र्वं प्रसेनप्रतिष्ठातेति । उप्रसेनस्य मातामहस्य राज्यासने
प्रतिष्ठां स्थितिं कारितवानित्यर्थः । अत्र भाविकण्यर्थं ष्ठाधातुः । यद्वा, उप्रसेनं प्रति अभिमुखं
मर्यादारक्षार्थं तिष्ठतीति, अस्मिन् पक्षे आसने स्थितिमेव दत्तवान् न तु राजकार्यमिति
भावः । तदुक्तं 'मातामहं त्य्रसेन'मित्यादिना । यादवस्य
यदुवंशोत्पन्नस्य सर्वस्थापि समृद्धिपूर्वकं स्थापनेनाधर्मनोव्यथाया विशेषण नाशकः । तदुक्तं
'सर्वान् स्वज्ञातिसम्बन्धा'नित्यादि ॥ १९७॥

# नन्दादिसान्त्वनकरो ब्रह्मचर्यव्रते स्थितः। गुरुशुश्रूषणपरो विद्यापारमितेश्वरः॥ १९८॥

नंनेदादिसान्त्वनकर इति । नन्द आदिर्येषां गोपानां तेषां सान्त्वनमाश्वासनं वचनैः करोतीति तथा, तदुक्तं 'अथ नन्दं समासाचे'त्यादौ । ब्रह्माँचैयव्रते स्थित इति । ब्रह्मचर्यं गायत्रीव्रतपूर्वकं विद्याधिगमपर्यन्तं तत्रानुतिष्ठतीति । यद्वा । ब्रह्मचर्योक्तं यद्वतं तत्र स्थित आस्थित इत्यर्थः । तदुक्तं 'ततश्च रुव्धसंस्कारा'वित्यादिना । गुँकैशुअूषणपर इति । गुरोः सान्दीपनेः शुश्रूषणे परिचरणे परः सावधानः, तत्परमस्येति वा । तदुक्तं 'यथो- पसाचे'त्यादिना । विद्यापारिमतेश्वर इति । विद्यानां चतुर्दशानामपि पारं समाप्तिं यन्ति गच्छन्ति विद्यापारिमताः अछक्समासः, तेषामीश्वरः श्रेष्ठः, विद्यापारं मितं येनेति वा विद्यामितः, स चासावीश्वरश्चेति ॥ १९८ ॥

#### सान्दीपनिमृतापखदाता कालान्तकादिजित्। गोकुलाश्वासनपरो यशोदानन्दपोषकः॥ १९९॥

क्षीन्दीपनिम्हतापत्यदाति । सान्दीपनये गुरवे समुद्रे मृतस्यापत्यस्य दातेत्यर्थः । क्षींलान्तकादिजिदिति । कालो मृत्युः, अन्तको यमः, तदादीन् विद्यानन्यानिप जितवानित्यर्थः । 'तथेत्यथारुद्धे'त्यादिना । गोर्क्कुँलाश्वासनपर इति । गोकुलस्य तद्धा-सिसर्वजनस्याश्वासने चित्तसमाधानकरणे परः उद्युक्तः, ज्ञत्पर सर्वेत्तमं यस्येति वा, तान् पिपर्तीति वा, तदुक्तं 'गच्छोद्धव व्रज'मित्यादिना । यशोद्धैनन्दपोषक इति । उद्धव-द्वारा सन्देशेन तयोः पोषकः प्राणपोषक इति ॥ १९९ ॥

#### गोपिकाविरहव्याजमनोगतिरतिपदः। समोद्धवञ्चमरवाक् गोपिकामोहनाशकः॥ २००॥

गोपिकां विरह्ण्याजमनोगतिरतिप्रद इति । गोपिकानां बाह्यविरहिमेषेण मनसैव तासां मनिस वा, गतिर्वजे गमनं तेनैव तासु रितमान्तररमणं प्रीतिं वा, प्रकर्षेण ददा-तीति तथा । समोर्द्धंवश्रमरवागिति । भगवता समः सदशो य उद्धवः 'त्वं तु भागव-तेष्वहम्' 'नोद्धवोण्विष मन्यून' इत्यादिना साम्यस्रोक्तत्वात् समोद्धवः, तस्मिन् सित विद्यमाने गोपीः प्रति अमरवागेव वाग्यस्येति । मध्यमपदलोपी समासः । तदुक्तं 'काचि-न्मधुकरं दृष्ट्वे'त्यादिना । गोपिकौमोहनाशक इति । गोपिकानां मोहो विरहेण वैचित्त्यं 'अहो यूयं स्म पूर्णार्था' इत्यादिवचनैस्तस्य नाशक इति ॥ २०० ॥

> कुन्जारतिप्रदोऽऋरपवित्रीकृतभूगृहः। पृथादुःखप्रणेता च पाण्डवानां सुखप्रदः॥ २०१॥

कुँद्जारितप्रद इति । पूर्व प्रतिज्ञातां रितं कुन्जाये प्रकर्षण दत्तवानित्यर्थः । तदुक्तं 'अथ विज्ञाय भगवा'नित्यादिना । अन्तर्रपवित्रीकृतभूगृह इति । अन्तरस्य गृहग-मनेन पिवत्रीकृता भूः आवासस्थानं गृहः परिग्रहो येनेति तथा । यद्वा । ग्रह इति पाठे भूः अधःस्थितप्रदेशाः, ग्रहाः उपरिप्रदेशास्ते पिवत्रीकृता येनेति । तदुक्तं 'अन्तरभवनं कृष्ण' इति । पूर्थादुःखप्रणेता चेति । पृथायाः कुन्त्याः दुःखस्य गरदानादिजनितस्य प्रणेता अन्तरं प्रतिवक्तत्यर्थः । यद्वा । सन्देशेनैव पृथादुःखस्य प्रकर्षण नेता दूरीकर्तत्यर्थः । तदुक्तं 'भगवान् सुहृदा'मित्यादिना । पाण्डुपत्राणां सुखं प्रकर्षण दत्तवानित्यर्थः ॥ २०१ ॥

॥ इति द्शमस्कन्धपूर्वार्धनामानि ॥

## ॥ अथ द्शमस्कन्धोत्तरार्धनामानि ॥ जरासन्धसमानीतसैन्यघाती विचारकः। यवनव्यासमधुराजनदत्तकुशस्थलिः॥ २०२॥

जराँसैन्धसमानीतसैन्यघातीति । जरासन्धो मागधस्तेन सम्मुखे आनीतं त्रयोविंशत्यक्षौहिणीपरिमितं सप्तदशवारं यत्सैन्यं सेनाङ्गयुक्ता सेना तद्धन्तुं शीलमस्येति । तदुक्तं 'अस्तिः प्राप्तिश्चे'त्यादि । विचित्रं रक्ष इति । अष्टादशे पर्याये सर्वान् कुशस्थलीं नेतुं रामेण सह विचारयतीति तथा, तदुक्तं 'तदृष्ट्वाचिन्तय'दित्यादि । धैर्वनव्यासमथुराजन-द्क्तकुशस्यिलिरिति । त्रिकोटिसैन्ययुक्तेन यवनेन व्याप्तो विष्टितो यो मथुराजनस्तसै स्थित्यर्थं दत्ता कुशस्थली येनेति तथा ॥ २०२ ॥

द्वारकाद्धतिमाणिविस्मापितसुरासुरः। मनुष्यमात्रभोगार्थभूग्यानीतेन्द्रवैभवः॥ २०३॥

द्वैरिकाद्भुतिर्माणविस्मापितसुरासुर इति । द्वारकाया अद्भुतमाश्चर्यजनकं यिन्नर्माणं रचनं तेन विस्मापिता आश्चर्य प्रापिताः सुराश्चासुराश्च येनेति तथा, तदुक्तं 'इति सम्मन्य भगवा'नित्यादौ । मेनुष्यमात्रभोगार्थभूम्यानीतेन्द्रवैभव इति । मनुष्य-मात्रस्य भोगार्थं स्वर्गसुखानुभूत्ये भूम्यां द्वारवत्यामानीतिमन्द्रस्य वैभवं पारिजातादिकं येनेति तथा ॥ २०३॥

#### यवनव्यासमधुरानिर्गमानन्द्विग्रहः। मुचुकुन्दमहाबोधयवनप्राणद्र्पहा॥ २०४॥

धैवनव्यासमथुरानिर्ममानन्द विग्रह इति । यवनव्यासमथुरातो निर्गमे गमन-समये आयुधादिराहित्येनानन्दः शुद्धसचिदानन्दरूपो विग्रहो यस्येति तथा । तदुक्तं 'निर्जगाम पुरद्वारा'दित्यादिना । मुन्धुकुन्दमहाबोधयवनप्राणद्पेहेति । मान्धातृ-पुत्रस्य मुचुकुन्दस्य यो महाबोधो बहुकाले गते निद्रातः उत्थानं तेनैव यवनस्य प्राणान् अन्येषां तत्पक्षीयाणां जरासन्धादीनां दर्पं गर्व तदुभयं हतवानिति । तदुक्तं 'स उत्थाय चिरं सुप्त' इत्यादिना ॥ २०४॥

> मुचुकुन्द्रतुताशेषगुणकर्ममहोद्यः। फलप्रदानसन्तुष्टिजन्मान्तरितमोक्षदः॥ २०५॥

मुचुक्तेन्दस्तुताशेषगुणकर्ममहोदय इति । मुचुकुन्देन स्तुतः अशेषगुण-कर्मणां महोदय आधिक्यं यस्येति। तदुक्तं 'विमोहितोऽयं जन' इत्यादि। फलेर्प्रदानसन्तु-ष्टिरिति। भक्तिरूपफलप्रदानेन मुचुकुन्दस्य समीचीना तुष्टिर्यस्मादिति। तदुक्तं 'अस्त्येव नित्यदा तुभ्य'मित्यादिना। जैन्मान्तरितमोक्षद् इति। मध्ये ब्राह्मणजन्मना अन्तरितः अन्तरायं प्रापितो मोक्षस्तं दत्तवानित्यर्थः। 'जन्मान्तर'इत्यादिना॥ २०५॥

### शिवब्राह्मणवाक्यासजयभीतिविभावनः। प्रवर्षणप्रार्थिताग्निदानपुण्यमहोत्सवः॥ २०६॥

दिश्वें ब्राह्मणवाक्यासजयभीतिविभावन इति। शिवो रुद्रश्च ब्राह्मणाश्च तेषां वाक्यात् 'गच्छ त्वं जयमाशुद्धि' इत्येवंरूपात् आप्तो योद्धमागतो यो जरासन्धस्तस्य जये देवब्राह्मणवाक्यान्यथाकरणेन स्वस्मिन् भीतिं विभावयति कल्पयतीति तथा । तदुक्तं 'मनुष्यचेष्टामापन्ना'वित्यादि । प्रवर्षणप्राधिताश्चिद्धं नपुण्यमहोत्सव इति । प्रवर्षणपर्वतपर्यन्तं यदश्चिदानं तेन जरासन्धस्य मिथ्यापुण्यमृहोत्सवो यस्मादिति तथा 'सोपि दग्धाविति मृषे'त्यादिना ॥ २०६॥

रुक्मिणीरमणः कामपिता प्रदुक्मभावनः। स्यमन्तकमणिव्याजप्राप्तजाम्बवतीपतिः॥ २०७॥

स्विमिणीरमण इति । रोचते इति स्वम, तद्दर्णी विद्यते यस्याः सा स्विमणी तस्याः रमणः, तां रमयतीति वा, तस्यां रुक्ष्मीरूपायां रमत इति वा । तदुक्तं 'राजासीक्री-ध्मक' इत्यदि । क्षीमपितेति । हरदृष्टिदहनदग्धस्य कामस्य कन्द्रपस्य पिता जनक इत्यर्थकः। 'कामस्तु वासुदेवांश' इत्यदिना । भेक्षुम्न भावन इति । अद्युमाल्यं ज्येष्ठं पुत्रं भावयति उत्पादयतीति । स्थमन्तकाल्यस्य मणे-

रानयनव्याजेन प्राप्ता या जाम्बवती ऋक्षराजजाम्बुवतः पुत्री तस्याः पतिः भर्ता । तदुक्तं 'मणिहेतोरिह प्राप्ते'त्यादिना ॥ २०७॥

> सत्यभामाप्राणपतिः कालिन्दीरतिवर्धनः। मित्रविन्दापतिः सत्यापतिवृषनिषुद्नः॥ २०८॥

सैंत्यभामाप्राणपितिरिति। सत्यः खकार्यकरणक्षमो यथार्थे मामः कोघो यसाः सा सत्यभामा, तस्याः प्राणानां पतिः प्राणानां नाथ इत्यर्थः। प्राणतुल्यः पतिर्वा। केौलिन्दीरितवर्धन इति। कालिन्धाः सूर्यदुहितुः रतिं प्रीतिं वर्धयतीति, तस्यां वर्ध-यतीति वा, तदुक्तं 'तत्रोपस्पृश्य विशद'मित्यादिना। मित्रैंविन्दापितिरिति। मित्रविन्दायाः पतिः भर्तेत्यर्थः। तदुक्तं 'विन्दानुविन्दा'वित्यादिना। स्त्रानां वृषाणां नितरां सत्याया नाग्नजित्याः पतिः। वृष्वैनिषूद्न इति। पणीकृतानां सप्तानां वृषाणां नितरां सूदनो निःसत्वकरण इत्यर्थः। तदुक्तं 'एवं समयमाकण्यें'त्यादिना।। २०८॥

भद्रावाञ्छितभर्ता च लक्ष्मणावरणक्षमः। इन्द्रादिप्रार्धितवधनरकासुरसूदनः॥ २०९॥

भैद्रावािकतभर्ता इति। भद्रायाः श्रुतकीर्तेः पुत्र्याः वाञ्छितोभिलिषतो भर्तेत्यर्थः । तदुक्तं 'श्रुतकीर्ते' रित्यादिना । लेक्ष्मणावरणक्षम इति । मद्राधिपतेः कन्यायाः लक्ष्मणायाः वरणे खयंवरे क्षमः समर्थः । ईन्द्राद्प्रिप्रार्थितवधनरकासुरसूदन इति । इन्द्रादिभिः प्रार्थितो याचितो वधो यस्य, स चासौ नरकासुरश्च तस्य सूदनो हिंसक इत्यर्थः । तदुक्तं 'इन्द्रेण हृतक्षत्रेणे'त्यादिना ॥ २०९॥

मुरारिः पीठहन्ता च ताम्रादिप्राणहारकः। षोडशस्त्रीसहस्रेशः छत्रकुण्डलदानकृत्॥ २१०॥

भुँरारिरिति। मुरस्यारिः शत्रः, तदुक्तं 'तामापतन्ती' मिलादिना। पीठेँ हन्ता चिति। पीठाल्यभौमचम्पतेः हन्ता घातक इत्यर्थः। ताँ म्नाद्मिणहारक इति । ताम्राल्य आदिर्येषामन्तरीक्षप्रभृतीनां मुरपुत्राणां तेषां प्राणानां हारको हर्तेत्यर्थः। तदुक्तं 'तस्यान्ताः सप्ते'लादिना। षो उँ शास्त्रान्ति । क्षीणां सहस्राणि तेषां समाहारः स्रीसहस्रं षोडश च तत्स्रीसहस्रं च तस्येशो भर्तेत्यर्थः। 'स तत्र राजकन्याना' मित्यादिना। उँ अकुण्डल द्वनकृदिति। इन्द्राय छतं अदित्ये कुण्डले उभाभ्यामुभयोदीनकर्तेत्यर्थः। तदुक्तं 'गत्वा सुरेन्द्रभवन' मित्यादिना।। २१०।।

पारिजातापहरणो देवेन्द्रमद्नाशकः। रुक्मिणीसमसर्वस्त्रीसाध्यभोगरतिप्रदः॥ २११॥ पारिजीतापहरण इति । सुरतरोः पारिजातसापहरणं बलादाकृष्य हर्तेसर्थः। विवेन्द्रमदेनाञ्चक इति । देवानामिन्द्रसेश्वरस रणे पराजयकरणेन मदसेश्वर्यगर्वस्य माश्वकः । तदुक्तं 'चोदितो भार्यये'त्यादि । रुविन्मंणीसमसर्वस्त्रीसाध्यभोगरतिप्रद इति । रुविनण्याः समास्तुल्याः रुक्ष्म्यंशत्वाद्याः सर्वा अपि स्त्रियः तामिः साध्यो यो भोगः तद्यं तास रति प्रतिं प्रकर्षण ददातीति तथा । तदुक्तं 'गृहेषु तासा'मिसादिना ॥ २११॥

#### क्विमणीपरिहासोक्तिवाक्तिरोधानकारकः। पुत्रपौत्रमहाभाग्यगृहधर्मप्रवर्तकः॥ २१२॥

किंभिः नर्भवचनैः रुक्मिण्या वाचः स्तम्भनं करोतीति तथा । यद्वा । रुक्मिणीपरिहासोकिंभिः नर्भवचनैः रुक्मिण्या वाचः स्तम्भनं करोतीति तथा । यद्वा । रुक्मिणीपरिहासोकिरूपया वाचा खितरोधानिमव तासां मनस्यकरोदिति । तदुक्तं 'राजपुत्रीप्सिते'त्यादिना ।
पुँत्रीपीत्रमहाभाग्यगृहधर्मप्रवर्तक इति । पुत्राश्च पौत्राश्च तत्सम्बन्धि यन्महाभाग्यं
तद्युक्तो यो गृहधर्मो गाईस्थ्यधर्मस्तस्य प्रकर्षेण दर्शको ज्ञापकोन्येभ्य इत्यर्थः । तदुक्तं
'एकैकशस्ताः कृष्णस्ये'त्यादिना ॥ २१२ ॥

#### शम्बरान्तकसरपुत्रविवाहहतकिमकः। उषापहृतपौत्रश्रीर्षाणबाह्यनिवारकः॥ २१३॥

श्रीम्बरान्तकस्तरपुत्रविवाहहतकिमक इति । शम्बरदेव्यसान्तकः प्रद्युप्तः संश्रासौ पुत्रश्रेत्यनिरुद्धः, तस्य विवाहे घातितो बलेन रुक्मी श्यालो येनेति । तदुक्तं 'तस्मित्रम्युद्ये राज'न्निलादि । उँधापहृतपौत्रश्रीरिति । उषा षाणपुत्री तद्यं चित्रलेख्या अपहृतो गृहान्नीतो यः पौत्रोऽनिरुद्धस्तस्य श्रीः सम्पद्यस्मादिति तथा । यतो भगवद्भमन एव भार्यामन्यामपि सम्पदं लब्धवाननिरुद्ध इति । तदुक्तं 'तस्योषा नाम द्वृहिते'त्यादिना । बाण्याहुनिवारक इति । शिववाक्यं सत्यं विधातुं बाणस्य चतुर्न्थ्नान् बाहुन् निवारयति छिनत्तीति तथा । तदुक्तं 'बाहुषु छिद्यमाने'ष्वित्यादिना ॥२१३॥

#### शीतज्वरभयव्यासज्वरसंस्तुतषङ्गुणः। शङ्करप्रतियोद्धा च द्वन्द्ययुद्धविशारदः॥ २१४॥

द्यारो यो ज्वरो रौद्रस्तेन सम्यक् स्तुताः षडेश्वर्यगुणा यस तथा । तदुक्तं 'माहेश्वरः समाकन्द'दित्यादिना । दाँक्करप्रतियोद्धा चेति । शङ्करस्य प्रतिपक्षेण युद्धातीति तथा । शङ्करं प्रतियोधको वा । द्वन्द्वं युद्धिचिकारद इति । द्वन्द्वं युग्मीमूय युद्धं तस्य विशारदो विस्तारकस्तत्र निपुणो वा, तदुक्तं 'प्रत्यक्षैः शमयामासे'त्यादिना ॥ २१४ ॥

नृगपापप्रभेत्ता च ब्रह्मखगुणदोषदक् । विष्णुभक्तिविरोधैकब्रह्मखविनिवारकः ॥ २१५ ॥ सुर्वेणपापप्रभेत्ता चेति । ब्रह्मखवशात् कृकलासत्वं प्राप्तस्य नृगाख्यसेक्ष्वाकुतनयस्य पापं प्रकर्षेण भिनत्ति दूरीकरोतीति तथा, तदुक्तं 'तत्रागत्ये'त्यादिना । अँह्मस्वगुणदोषदृगिति । ब्रह्मपदं न ब्राह्मणजातिमात्रं गृह्मते, ब्रह्मणो यत्स्वं वित्तं तेन तस्मिन् वा, यौ
गुणदोपौ तौ स्वयं पश्यति तत्तदनुरूपफलदानार्थमन्यान् दर्शयतीति वा । ब्रह्मण स्वदानेन यज्ञातं स्वदर्शनरूपं फलं नृगस्य अज्ञानादल्पादानेन यज्ञातं कृकलासत्वं तदुभयमपि
ब्रह्मस्वकृतमिति स्वकीयान् दर्शयतीति भावः । विष्णुभक्ति विरोधिकव्रह्मस्वविनिवारकः इति । विष्णुभक्तौ विरोधाय प्रतिवन्धाय यदेकमसाधारणं कारणं ब्रह्मस्वमपहृतं
तस्य विशेषेण तस्माद्वा निवारको दूरीकर्तित्यर्थः ॥ २१५ ॥

#### बलभद्राहितगुणो गोकुलप्रीतिदायकः। गोपीस्नेहैकनिलयो गोपीप्राणस्थितिप्रदः॥ २१६॥

धंलंभद्राहितगुण इति। वलभद्रे आहिताः समतया च स्थापिता गुणाः शोकापनुदत्वादयो येनेति तथा । गोर्फ्केलप्रीतिदायक इति । गोकुले गोकुलवासिजने प्रीतिं
हर्षं वलद्वारा दत्तवानित्यर्थः । तद्रुक्तं 'वलभद्रः कुरुश्रेष्ठे'त्यादिना । गोपीस्नेहैकनिर्क्षंय
इति । गोपीनां स्नेहस्य एकोऽनन्यनिलयः स्थानमूत इत्यर्थः । भगवदितिरिक्ते सर्वया
स्नेहाभाव इति भावः । तदुक्तं 'गोप्यो हसन्त्यः पप्रच्छु'रित्यादिना । गोपीप्राणस्यितिप्रद
इति । गोपीनां प्राणानां स्थितिं सन्देशेन प्रददातीति तथा, गोपीनां प्राणेषु स्वस्थितिं
गोपीनां स्थितिं स्वप्राणेष्विति, तदुक्तं 'सङ्कर्षणस्ताः कृष्णस्थे'त्यादिना ॥ २१६ ॥

### वाक्यातिगामियमुनाहलाकर्षणवैभवः। पौण्डुकत्याजितस्पर्धः काशीराजविभेदनः॥ २१७॥

वान्यातिगामिध्यम्नाहलाकर्षणवैभव इति । वलभद्रवाक्यमितक्रम्य गञ्छतीति वाक्यातिगामिनी, सा चासौ यमुना च तस्याः इलेनाकर्षणे वैभवं सामर्थ्य यस्येति तथा । अत्र सामर्थ्य भगवदीयमेवेति । तदुक्तं 'स आज्ञहाव यमुना'मित्यादिना । पौण्ड्रॅकत्याजितस्पर्ध इति । पौण्ड्रकात् करुषाधिपतेः त्याजिता मोचिता स्पर्धा येनेति तथा । तदुक्तं 'अथाह पौण्ड्रक'मित्यादिना । क्षेत्रंशिराजविभेदन इति । पौण्ड्रकिमत्रस्य काशीराजस्य विभेदनो मारक इत्यर्थः । तदुक्तं 'तथा काशीपतेः काया'दित्यादिना ॥२१॥।

#### काशीनिदाहकरणः शिवभस्मप्रदायकः। द्विविद्पाणघाती च कौरवाखर्वगर्वनुत्॥ २१८॥

कैं की निदाहकरण इति । चकाज्ञापनेन काश्याः नितरां दाहकरणो दाहक इत्पर्थः । 'विज्ञाय तिद्धितार्थ'मित्यादिना । किंविंभस्मप्रदाखक इति । शिवस्याङ्गभूषणार्थं काशीदाहेन भस्म यथेष्टं प्रददातीति तथा । द्विविद्धाणघाती चेति । भौमसखस्य द्विविदस्य प्राणान् बलद्वारा घातितुं शीलमस्येति तथा । तदुक्तं 'यादवेन्द्रोपि तं दोभ्यो'मि- त्यादिना । कौर्रें वाखर्वगर्वनुदिति । कौरवादीमां दुर्योधनादीनां अखर्वोऽनस्पो यो गर्वः श्रीमदस्तं नुदति नाशयतीति तथा । तदुक्तं 'दृष्ट्वा कुरूणां दौःशील्य'मित्यादिना ॥२१८॥

लाङ्गलाकुष्टनगरीसंविद्याखिलनागरः ।

प्रपन्नाभयद्ः साम्बप्राप्तसन्मानभाजनम् ॥ २१९॥

लैं। इलाकृष्टनगरीसंविग्नाखिलनागर इति। ठाङ्गलेन हलेन गङ्गां प्रताकृष्टा या नगरी हिस्तिनापुरं तस्यां संविग्ना अत्यन्तं विह्नलीकृताः नागरा नगरस्या येनेति तथा। तहुक्तं 'लाङ्गलाग्रेण नगर'मित्यादिना। प्रेपेन्नाभयद् इति। प्रपन्नेभ्यः स्वश्ररणमागतेभ्यो नाग-रेभ्योऽभयं मृत्युभयाभावं ददातीति तथा। तहुक्तं 'एवं प्रपन्नैः संविग्नै'रित्यादिना। सांभ्वप्राप्तसन्मानभाजनमिति। साम्बार्थं प्राप्तो गतः साम्बप्राप्तः, सन्मानं सत्कारं भजते साम्बं भाजयित वा सन्मानभाजनं, साम्बप्राप्तश्वासौ सन्मानभाजनं चेति, तत्युक्ष्व-त्वात् परपदविलङ्गत्वम्। तहुक्तं 'दुर्योधनः पारिवर्द्द'मित्यादिना॥ २१९॥

> नारदान्षिष्टचरणो भक्तविक्षेपनाशकः। सदाचारैकनिलयः सुधर्माध्यासितासनः॥ २२०॥

नौरदान्विष्टचरण इति । नारदेनान्विष्टी प्रतिगृहं युगपत्कार्यं कर्तु द्रष्टुं वाञ्छितो चरणो यस्रेति, तदुक्तं 'नरकं निहतं श्रुत्वे'त्यादिना । भारकि विश्लेपनाद्याक इति । मक्तस्य नगरदस्य भगवत्सामर्थ्याकलनासमर्थस्य विश्लेपं चित्तविश्लेपं नाश्यतीति तथा, तदुक्तं 'न्नसन् धर्मस्य वक्ताहं'मित्यादिना । साद्दाचारैकिनिस्त्रम्य इति । सतां शिष्टानां य भाषास्त्रस्य एक एव निरुपो मूलमृतस्थानमित्यर्थः । तदुक्तं 'न्नाह्ये मुहूर्ते उत्थाये'त्या-दिना । सुधर्माख्यामा द्वारकास्थसमायामध्यासितमिष्ठित-मासनं सिंहासनं यस्रेति तथा, तदुक्तं 'सुधर्माख्यां समा'मित्यादिना ॥ २२० ॥

जरासन्धावरुद्धेन विज्ञापितनिजक्कमः।
मन्युद्धवादिवाक्योक्तप्रकारैकपरायणः॥ २२१॥

जैरासन्धावरुद्धेन विज्ञापितनिजक्कम इति । जरासन्धेन दिग्विजये कृतं यद्राज्ञामवरुद्धमवरोधनं खग्रहे निरुध्य स्थापनिमिति यावत्, तेन कारणेन विशेषेण ज्ञापितो राजिभः निजः स्वकीयः क्रमोऽवरोधजनितग्छानिर्यस्य यसौ वा स तथा । यद्वा । जात्यभित्रायेण जरासन्धावरुद्धेन राज्ञेत्यपि । तदुक्तं 'तत्रैकः पुरुषो राज'न्नित्यादिना । मण्युंद्धवादियावयोक्तप्रकारेकपरायण इति । 'वृष्णीनां प्रवरो मण्ची'ति वाक्यान्मित्राणो यद्द्ववादयस्तेषां वाक्येष्क्तो यः प्रकारः मनुबृहस्पत्यादिमतानुसारी तदेकपरायणः स एव एकं परमुत्कृष्टमयनमाश्रयणीयं कर्तव्यं यस्येति तथा । तदुक्तं 'यदुक्तमृषिणे'त्यादिना ॥

राजस्यादिमस्बकुत् सम्प्रार्थितसहायकृत् । इन्द्रप्रस्थप्रयाणार्थमहत्सम्भारसम्भृतिः॥ २२२॥ रैं। जस्यादिमखकृदिति । युधिष्ठिरेण कियमाणमपि राजस्यादिकं खयमेव सम्पादयतीति, राजस्यादिमखं यज्ञं करोतीति तथा, तदुक्तं 'श्रुत्वा जितं जरासन्ध'मि- खादिना । सैंम्प्रार्थितसहायकृदिति । मक्तैर्यथा सम्प्रार्थितं सम्यग्याचितं तथैव सहायं करोतीति । ईंन्द्रप्रस्थप्रयाणार्थमहत्सम्भारसम्भृतिरिति । इन्द्रप्रस्थं युधि- ष्ठिरराजधानीं प्रति प्रयाणाय यो महत्सम्भारो महद्भिनेतुमुचितः सम्भारोऽन्नादिसामप्री तस्य समीचीनं मृतिर्भरणं सञ्चयो यस्येति । तदुक्तं 'नरोष्ट्रगोमहिषे'त्यादिना ॥ २२२ ॥

अरासन्धवधव्याजमोचिताशेषभूभिपः। सन्मार्गबोधको यज्ञक्षितिवारणतत्परः॥ २२३॥

जरासन्धर्वधंव्याजमो चिताशेषभूमिप इति । जरासन्धस्य वधिमषेणावरो-धात् मोचिता अशेषाः सकला भूमिपा राजानो येनेति तथा । तदुक्तं 'अयुते द्वे शतान्यष्टा'-वित्यादिना । सँनमार्गचोधक इति । मोचितराजेम्यः सन्मार्ग भक्तिमार्ग बोधयतीति तथा, तदुक्तं 'अद्यप्रभृति वो भूपा'इत्यादि । यज्ञक्षितिंवीं रणतत्पर इति । यज्ञक्षितौ देवयजने वारणे ऋत्विजां वरणकरेण तत्परः सावधान इत्यर्थः । यद्वा । यज्ञस्य क्षितिः क्षयः द्रव्याल्पत्वेन साधनादिवेगुण्येन यो विनाशस्तस्य द्रव्यपूरणन तन्निवारणे तत्पर इति । तदुक्तं 'इत्युक्त्वा यज्ञिये काल' इत्यादिना ॥ २२३॥

> शिशुपालहतिव्याजजयशापविमोचकः । दुर्योधनाभिमानाव्धिशोषवाणवृकोदरः ॥ २२४ ॥

शिशुपाँ हैं हिन्याजजयशापि मोचको इति । शिशुपालस इतिः वधः तद्व्याजेन जयनाम्नो दौवारिकस्य शापात् विशेषेण मोचको मुक्तिदातेत्वर्थः । लोके प्रसिद्धि- र्दुर्वचननिमित्तकं मरणं, परमार्थस्तु भक्तमुक्तयर्थमेवेति भावः । तदुक्तं 'चैद्यदेहोत्थितं ज्योति'रित्यादिना । दुँ घोंधनाभिमानाव्धिश्चोषवाणवृकोदर इति । दुर्योधनस्याभिमानक्षपो योऽव्धिः समुद्रः, दुर्योधन एवाभिमानाव्धिर्वा, तस्य शोषणं शोषः शुष्ककरणं तद्र्यं वाणरूपो वृकोदरो भीमो यस्येति तथा, भगवद्धाणस्य सागरशोषकत्वं रामायणे प्रसिद्धम् । तदुक्तं 'तत्र दुर्योधनो मानी'त्यादिना ॥ २२४॥

महादेववरप्राप्तपुरशाल्वविनाशकः। दन्तवऋवधव्याजविजयाघौघनाशकः॥ २२५॥

र्महोदेववरप्राप्तपुरशाल्वविनाशक इति । महादेववरेण प्राप्तं पुरं विमानं येन स चासौ शाल्वश्च, महादेववरप्राप्तं पुरं शाल्वं चेति वा, तस्य तयोवी विनाशक इत्यर्थः । तदुक्तं 'तंशस्त्रपूरै'रित्यादिना । दॅन्तवक्रवधव्याजविजयोधौधनाशक इति। दन्तव-क्रस्य वधव्याजेन विजयनाम्नो दौवारिकस्य अधानां पापानां य ओधः प्रवाहस्तस्य नाशकः शोषक इत्यर्थः । तदक्तं 'तंतः सक्ष्मतरं ज्योति'रित्यादिना ॥ २२५॥

#### विदूरथप्राणहर्ता न्यस्तशस्त्रार्थविग्रहः। उपधमविलिप्ताङ्गसूत्रघाती वरप्रदः॥ २२६॥

विद्रर्श्वं प्राणहर्तेति । तसैव श्रातुर्विद्रथस्य श्राणानां हारक इत्रथः । तदुक्तं 'विद्र्यस्तु तद्वाते'त्यादिना । न्यंस्तदास्त्रास्त्राचित्रह इति । न्यस्तानि स्थापितानि स्वस्थाने त्यक्तानि वा शक्षाण्यस्राणि येन ताहशो विग्रहो देहो यस्येति तथा । यद्वा । न्यस्तः त्यक्तः शक्षासः विग्रहो युद्धं येनेति । अत ऊर्ध्वं भगवता सह कस्यापि युद्धस्यान्यवादिति तथोक्तः । उपधमेविलिसाङ्गसूनघानीति । स्वधमीतिरिक्तो धर्मः उपधमो गौण इति यावत् । बद्धासनरूपेणोपधर्मेण विलितं तज्ञनितं महदतिक्रमाद्वत् पापं तेन व्याप्तमङ्गं यस्य, स चासौ सूतश्च, तं घातितुं शीलमस्येति तथा । तदुक्तं 'अप्रत्युत्थायिनं स्त्र'मित्यादिना । वर्षेपद्म इति । स्त्रस्यायुरादीनां तत्युत्रे स्थापनेन ऋषीणां सत्रसमापनं भवत्विति वरं दत्तवानित्यर्थः । तदुक्तं 'दीर्घमार्युवतितस्थे'त्यादिना ॥ २२६ ॥

#### बल्वलप्राणहरणपालितर्षिश्चतिक्रियः। सर्वतीर्थाघनाशार्थतीर्थयात्राविशारदः॥ २२७॥

वंत्वलप्राणहरणपालिताष्ठितिकिय इति । इल्वलपुत्रस्य बल्बलस्य प्राणानां हरणेन पालिता रक्षिता ऋषीणां श्रुत्युक्ता किया येनेति तथा, बल्वलप्राणहरणश्रासौ पालि-तिषिश्चितिकियश्चेति वा, तदुक्तं 'ततः पर्वण्युपावृत्त' इत्यादि । सर्वतिथिघन्नैः दिशार्थती-धेयान्नाविक्तारद् इति । सर्वप्राणिनां पापप्रक्षालनपात्रायितत्वेनाविलस्वात् तीर्थसामर्थ्यं कुण्ठितमिति, सर्वेषां तीर्थानामघस्य पापस्य नाशार्थं या तीर्थयात्रा तीर्थाटनं तत्र विशारदश्चतुर इत्यर्थः, समर्थ इति वा । तदुक्तं 'अथ तैरम्यनुज्ञात' इति ।। २२७ ॥

#### ज्ञानिकयाविभेदेष्टफलसाधनतत्परः। सारथ्यादिकियाकर्ता भक्तवश्यत्वबोधकः॥ २२८॥

क्रियापदेन कर्मीच्यते, ताभ्यां यो विभेदो मार्गविभेदस्तेन इष्टं प्राप्यं यत्फलं तत्तन्मार्गीयाणां तस्य साधने प्रापणे तत्पर इत्यर्थः । अत्रायं भावः । ज्ञानस्य सकलशुभाशुभकर्मनाशकत्वेन प्रसिद्धेज्ञीनं विहाय कर्मणि तीर्थाटनरूपे प्रवृत्तो बलदेव ऋषीणां कर्मनिष्ठानां ज्ञानानधिकारिणां कर्मण्येवातिशयत्वज्ञापनार्थं स्वयमपि तथा कृतवानिति । पाण्डवपक्षपातज्ञापनाय वृकोदरदुर्योधनयुद्धप्रसङ्गेन नामद्वयमाहुः स्वारथ्यादिकियाकर्तेति । अर्जुनस्येति शेषः । तदुक्तं 'गदापाणी उभौ दृष्ट्वे'त्यादिना । भैक्तवश्यत्ववोधक इति । बलमद्राय स्वस्मिन् भक्तवश्यत्वं वोधितवानित्यर्थः । यतो बलामिप्रायं विदित्वापि दुर्योधनं घातितवानेवेति ॥

सुदामारङ्कभार्यार्थभूम्यानीतेन्द्रवैभवः। रविग्रहिन्धित्तासञ्ज्ञस्त्रेत्रैकपावनः॥ २२९॥

सुँद्रामरङ्कभायार्थभ्रम्यानीतेन्द्रवैभव इति । सुदामनामा ब्राह्मणः सहाध्या-

यकः कश्चनासीत् परमदरिद्रः, सुदामा चासौ रङ्कश्च तस्य मार्या गृहिणी तदर्थमानीतं भूमा-विन्द्रस्य वैभवमैश्वर्य येनेति तथा । तदुक्तं 'तं विलोक्याच्युतो दूरादि'त्यादिना । रविश्वें-हिमिस्तासकुरुक्षेत्रीकपावन इति । सूर्योपरागनिमित्तेनासं कुरुक्षेत्रं तस्यैकश्चासौ पावनश्चेति तथा । रविग्रहनिमित्तेनासं कुरुक्षेत्रं येन स चासावेकपावनश्चेति वा, तदुक्तं 'अथैकदा द्वारकाया' मित्यादिना ॥ २२९ ॥

#### त्रपगोपीसमस्तस्त्रीपावनार्थाखिलक्रियः। ऋषिमार्गप्रतिष्ठाता वसुदेवमखिक्रयः॥ २३०॥

र्नुपंगीपीसमस्तस्त्रीपावनार्था खिलिक्तिय इति । नृपा सुधिष्ठिरादयः गोप्य-श्रान्याश्र समस्ताश्र तास्त्रियश्र तदर्थं पावनाय पवित्रीकरणायाखिला याः क्रियाः स्नानदा-नादयो यस्रोति, कुरुक्षेत्रस्नानादिमिषेण भक्तेभ्यो दर्शनदानार्थमेवोपगत इति भावः । ऋषिंभां गेप्रतिष्ठातेति । ऋषयो द्वैपायनादयः, तदुक्तमार्गे सिद्धान्ते मार्गस्य वा प्रतिष्ठाता स्वसान्निध्यकल्पक इत्यर्थः, ऋषिमार्गे स्वयं प्रस्थित इति वा । तदुक्तं 'आययुर्गु-नयस्तत्रे'त्यादिना । वैंसुदेवमस्वित्रय इति । वसुदेवसम्बन्धिमखस्य यज्ञस्य क्रिया यस्य यस्माद्वा । तदुक्तं 'इति तद्वचनं श्रुत्वे'त्यादिना ॥ २३०॥

#### वसुदेवज्ञानदाता देवकीपुत्रदायकः। अर्जुनस्त्रीप्रदाता च बहुलाश्वस्वरूपदः । २३१ ॥

वैंसुँदेवज्ञानदातेति । द्वैपायनादिभ्यो वसुदेवाय ज्ञानं खिवष्यकं दत्तवानि-सर्थः । 'अथैकदात्मजौ प्राप्ता'वित्यादिना । देवकी पुँद्धंदायक इति । देवक्ये कीर्तिमत्प्रभृ-तिपुत्रानानीय दत्तवानित्यर्थः । तदुक्तं 'अथ तत्र कुरुश्रेष्ठ' इत्यादिना । अर्जुनंद्धीप्रदाता चेति । अर्जुनंद्धीप्रदाता प्रकर्षण वरुभद्रादिसान्त्वनेन दत्तवानित्यर्थः । तदुक्तं 'अर्जुनस्तीर्थयात्राया'मित्यादिना । चेद्धं लाश्वस्वस्वस्वपद् इति । बहुलाश्वनामा मैथिलो भक्तः तस्मै तद्दृहगमनेन स्वरूपमग्रेपि दर्शनाय दत्तवानित्यर्थः । 'तथा तद्राष्ट्रपान्लोऽङ्गे'त्यादिना ॥ २३२ ॥

#### श्रुतदेवेष्टदाता च सर्वश्रुतिनिरूपितः। महादेवाचितिश्रेष्ठो भक्तिलक्षणनिर्णयः॥ २३२॥

श्चित्वेष्टद्राता चेति । श्चतदेवनामे बाह्यणाय खैकान्तभक्तायेष्टं खदर्शनमन्य-दिप यद्वाञ्छितं तदत्तवानित्यर्थः, तदुक्तं 'कृष्णस्यासीद्विजश्रेष्ठे'त्यादिना । 'स्विश्चित्र-तिनिक्षित्रत इति । सर्वाभिः श्चतिभिः निक्षितः खशक्त्यनुसारेण स्तुत इत्यर्थः । सर्व-श्चतिप्रतिपादित इति वा, 'वेदेश्च सर्वेरहमेव वेद्य' इति वाक्यात् । खशक्त्यनुसारेण स्तवनं तु श्चतीनां सर्वाशेन भगवत्खक्षपाज्ञानादेव । तथाच श्चतिरेव वदित 'प्र तत्ते अद्य शिपि-विष्ट नामार्थः श्वसामि वयुनानि विद्वान् । तं त्वा गृणामि तवसमतव्यान् क्षयन्तमस्य रज-सः पराके' इति । हे शिपिविष्ट विष्णो ! तल्लोकवेदप्रसिद्धं ते त्वदीयं नामाद्यास्मिन् काले प्रशंसामि स्तौमि, त्वं की हशोसि ? अर्थः मम स्वामी, पुनः की हक् ? वयुनानि ज्ञानोपायान् विद्वान् जानानः, ताहशं त्वां गृणामि स्तोत्रविशेषेः कीर्तयामीलर्थः । किंभूतं त्वां सर्वेभ्योपि प्रवृद्धं गुणैर्महत्तमं, पुनः किं अस्य ब्रह्माण्डस्य रजसो रक्षनात्मकस्य पराके ततोतिदूरप्रदेशे वैकुण्ठे क्षयन्तं निवसन्तम् । अहं स्तुवानः की हशः अतव्यान् अतवीयान् त्वदपेश्वयातिश्चद्रः, अतस्तवागणितगुणमहिमस्तुतौ प्रवृत्त इति । 'परोमात्रया तनुवा वृधान न ते महित्वमन्व-श्ववन्ति । उमे ते विद्या रजसी पृथिव्या विष्णो देव त्वं परमस्य वित्से' 'न तं विदाय य इदं जजान' 'यतो वाचो निवर्तन्ते' 'त्वमेव त्वां वेत्थयसी'त्यवमाद्या बहुशो श्रेयाः । मूले तु 'जय जय जह्यजा'मित्यादिना । महित्वेचाक्यितश्चेष्ठ इति । महादेव आदिर्थेषां ब्रह्मादीनां तेभ्योत्यन्तं प्रशस्य इत्थंः । तहुक्तं 'देवासुरमनुष्येष्वित्या'दिना । भिर्तिर्लंश्वणनिर्णय इति । अनुग्रहैकलभ्याया मक्तेः यानि लक्षणानि चिह्वानि तेषां निर्णयो निश्चयो यस्मादिति, तहुक्तं 'यस्याहमनुगृह्णामी'त्यादिना । २३२ ॥

#### वृक्तप्रस्तिशवत्राता नानावाक्यविशारदः। नरगर्वविनाशार्थहृतब्राह्मणबालकः॥ २३३॥

र्थुंकेय्रस्तिशिवत्राति । शकुनिपुत्रेण वृकनाम्मासुरेण प्रस्तः सङ्कटं प्रापितो यः शिवः तस्य त्राता तस्मात् सङ्कटाद्रक्षक इत्यर्थः । तदुक्तं 'अत्रैवोदाहरन्तीम'मित्यादिना । नेर्नेनेविवाक्यविशारद इति । 'एवं चेत्तिहिं तद्वाच'मित्यादिना । नानावाक्येषु विशारद-श्चतुर इत्यर्थः । नेरेगवेविनाशार्थहृतम्राध्यात्रका इति । नरस्यार्जनस्य 'नाहं सङ्क्षण' इत्याद्यक्तवीर्यगर्वस्य विनाशार्थं हृताः स्तिगृहाद्वाह्मणवालका येनेति तथा । तदुक्तं 'एकदा द्वारवत्यां तु विप्रपत्या' इत्यादि ॥ २३३ ॥

#### लोकालोकपरस्थानस्थितवालकदायकः। द्वारकास्थमहाभोगनानास्त्रीरतिवर्धनः॥ २३४॥

लोकालोकंपँरस्थानस्थितवालकदायक इति । भूलोकप्रान्तस्थितपर्वतो लोकालोकसंज्ञकः ततोपि परस्थाने दूरस्थदेशे स्थिता ये बालकाः ताम् ब्राह्मणाय दत्तवानि-त्यर्थः । तदुक्तं 'द्विजात्मजा मे युवयो'रित्यादिना । द्विंग्रेकास्थमहाभोगनानास्त्री-रितवर्धन इति । द्वारकायां स्थितो यः महाभोगस्तदर्थं नाना बहुप्रकारं स्त्रीषु रितं प्रीतिं वर्धयतीति तथा । द्वारकायां तिष्ठतीति द्वारकास्थः, स चासौ महाभोगश्च नानास्त्रीरितवर्धन-श्चेति । तदुक्तं 'सुखं स्वपुर्या निवसन्नि'त्यादि ॥ २३४ ॥

#### मनस्तिरोधानकृतव्यग्रस्त्रीचित्तभावितः।

युन्दरीणां नर्मादिभिः मनसश्चित्तवृत्तेर्यत्तिरोधानं हरणं तेन कृता या व्यग्राः विक्षिप्त-चित्ताः क्षियः, ताभिः चित्तेषु स्वस्वमनस्सु भावितः यथास्फूर्तिकल्पित इत्यर्थः । यद्वा, मन-स्तिरोधानकरणेन व्यग्राणि स्त्रीचित्तानि भावितानि येन, तदुक्तं 'कृष्णस्त्रैवं विहरत' इत्यादिना।

#### ॥ इति द्वामस्कन्धनामानि ॥

## ॥ अथ एकादशस्कन्धनामानि॥

मुक्तिलीलाविहरणो मौशलव्याजसहितः॥ २३५॥

मुक्तिलीलाविहँ रंणं इति । मुक्तिरूपया खखरूपव्यवस्थितिरूपया लीलया विहरित कीडतीति विहरणः, मुक्तिलीलाकाले कुलं विशेषण हरित संहरतीति वा, अत एवोक्तं 'मुक्तिहिंत्वान्यया रूपं खरूपेण व्यवस्थिति'रिति । तदुक्तं 'कृत्वा दैत्यवधं कृष्ण' इत्यादिना । मौद्राँलव्याजसंहृतिरिति । विप्रशापनिमित्तसाम्बोदरजनितमुशल-सम्बन्धियुद्धं मौशलं, तद्व्याजेन तन्मिषेण संहृतिः कुलसंहरणं यस्येति तथा । तदुक्तं 'एवं व्यवसितो राजिन्न'त्यादिना ॥ २३५ ॥

#### श्रीभागवतधर्मादिबोधको भक्तिनीतिकृत्। उद्धवज्ञानदाता च पश्चविंशतिधा गुरुः॥ २३६॥

श्रीभागवतधमीदिबोधक इति। श्रीभागवतप्रणीतधर्माः श्रीभागवतधर्माः, भगव-िल्ल्या युक्तानां भगवतानां भगवद्गक्तानां कव्यादीनां ये धर्मास्तेषां वा वसुदेवाय नारदद्वारा वोधकः, नारदरूषेणैव वा। 'देवर्षाणां च नारद'इत्यादिवाक्यात्। 'तमेकदा तु देवर्षि'मित्यादि। भक्तिनीतिकृदिति। भक्तेनीतिं ज्ञानं प्राप्तिं वा, भक्तौ स्थितिं वा, जनकस्य योगे-श्ररस्य वचनैः करोतीति तथा। तदुक्तं 'विदेहस्तानभिप्रेत्ये'त्यादिना। 'वद्धं वज्ञानदाता चेति। उद्धवाय स्वैकान्तभक्ताय ज्ञानस्य शोकापमार्जकस्य दातेत्यर्थः। तदुक्तं 'देवदेवेश योगेशे'त्यादौ। पंश्चिविकातिधा श्रक्रिति। अवध्तस्य पञ्चविंशतिप्रकारेण गुरुः गृणात्य-पदिशति तक्त्वमिति। 'सन्ति मे गुरवो राजिन्ने'त्यादिना।। २३६॥

# आचारभक्तिमुक्तयादिवक्ता शब्दोद्भवस्थितिः। हंसो धर्मप्रवक्ता च सनकाद्यपदेशकृत्॥ २३७॥

अंगे चारमुक्तिभक्तयादिवक्तेति । आचारस्य कामरहितवणीश्रमकुठाचारस्य 'मयोदितेष्वि'सादिनोक्तस्य, मुक्तेः 'बद्धो मुक्त इति व्याख्ये'त्युक्तठक्षणायाः, भक्तेः 'कृपा-लुरकृतद्रोह' इसाद्युक्तायाः, आदिपदेनोपधमी श्रेयाः तेषां ज्ञापक इसर्थः । द्वांव्द्वाद्भव-स्थितिरिति । शब्दस्य वाण्या उद्भवे उत्पत्तिस्थाने विवरादौ स्थितिः परापश्यन्तीमध्यमावै-स्थिति । शब्दस्य वाण्या उद्भवे उत्पत्तिस्थाने विवरप्रस्ति'रित्यादिना । एतद्विका श्रुतिरिप 'चत्वारि वाक्परिमितानि पदानि तानि विदुर्श्राद्धणा ये मनीषिणः । गुहा त्रीणि निहता नेङ्गयन्ति तुरीयं वाचो मनुष्या वदन्ती'ति । अर्थस्तु । वाचः शब्दब्रह्मणश्चत्वारि हत्कण्ठतालुजिह्वाख्यानि पदानि स्थानानि परिमितापरिमतानि गुप्तानीत्यर्थः । तानि च ये मनीषिणो विशेषाभिज्ञास्त एव विदुर्जानन्ति । किञ्च, गुहायां हृदादिषु त्रीणि परापश्यन्ती-मध्यमाख्यानि निहितानि गुप्तानि नेङ्गयन्ति न स्पृशन्ति, किन्तु वाचः तुरीयं वैखर्याख्यं मनुष्या वदन्ति उच्चारयन्तीत्यर्थः । हंस इति । हन्ति संसारं, हन्यते ज्ञायते वा हंसः

परमात्मा । तदुक्तं 'स मामचिन्तयदेव' इत्यादिना । धर्मध्रवक्तित । धर्मस्य मुमुक्षुधर्मस्य अकर्षेण संशयच्छेदपूर्वकं वक्तेत्यर्थः । तदुक्तं 'वस्तुनो यद्यनानात्व' मित्यादिना । सनैका- द्युपदेशकृदिति । सनकादिषु उपदेशं ब्रह्मोपदेशं करोतीति तथा ॥ २३७॥

भक्तिसाधनवक्ता च योगसिद्धिप्रदायकः। नानाविभूतिवक्ता च शुद्धधमीववोधकः॥ २३८॥

भिक्तेंसाधमबक्ता चिति । भक्तिरेव साधनं भक्तेवी, उद्धवाय खप्राप्तिमुख्यसा-धनस्य भक्तेविक्तेत्वर्थः । तदुक्तं 'वदन्ति कृष्ण श्रेयांसी'त्यादि । योगसिद्धिंप्रदेशयक इति । योगन खस्मिन् रूपे चित्तधारणेन सिध्यन्त्याभिरिति सिद्धयोऽणिमादयस्तासां फलप्रदायक इत्यर्थः । तदुक्तं 'सिद्धयोऽष्टादश प्रोक्ता' इत्यादिना । नानेनिम्तिवक्ता चिति । नाना तत्तात्रातीयेषु बहुविधा या विभूतयः ऐश्वर्यस्थानानि तासां वक्तेत्वर्थः । तदुक्तं 'एतदेवमहं पृष्ट'इत्यादिना । शुंदुंधमीवकोधक इति । शुद्धस्य खप्रापकस्य धर्मस्य श्रोतस्मार्तस्योद्धवायाववोधको वक्तेत्वर्थः। तदुक्तं 'धर्म एष तव प्रश्न' इत्यादिना ॥ २३८॥

#### मार्गत्रयविभेदात्मा नानाशङ्कानिवारकः। भिक्षुगीताप्रवक्ता च शुद्धसांख्यप्रवर्तकः॥ २३९॥

मार्गेश्रंचिविभेदात्मेति । कम्ज्ञानमितिभेदेन मार्गत्रयस्य विशेषतो यो भेदः फलभेदेन तत्रात्मा चित्तं यस्येति, तदुक्तं 'कर्मणां परिणामित्वा'दित्यादिना । नैंगैना राङ्कानि-वारक इति । 'यमः कतिविधः प्रोक्त'इत्याद्यक्ता या उद्धवस्य नानाशङ्काः तासां निवारकः निर्णेतेत्यर्थः । भिंश्वुर्गेतिताप्रवक्ता चेति । आवन्त्येन भिक्षुणा यद्गीतं तद्धिश्चगीतेत्यु-च्यते, तस्याः प्रवक्ता सम्मत्यर्थमुद्धवाय ज्ञापक इत्यर्थः । अत्र क्रमानियमेन कानिचिन्ना-मानि 'कथयन्ति महत्युण्य'मित्यादिना । श्रुद्धसांख्यप्रवतिक इति । शुद्धस्य सेश्वरस्य सांख्यस्य आत्मानात्मविवेकस्य प्रवृत्तिकर्तेत्यर्थः । तदुक्तं 'कित तत्त्वानि विश्वेशे'त्यादिना २३९

#### मनोगुणविशेषात्मा ज्ञापकोक्तपुरूरवाः। पूजाविधिप्रवक्ता च सर्वसिद्धान्तबोधकः॥ २४०॥

मनोगुँणैविद्योषातमित । मनसाधिष्ठिता ये गुणाः सन्तादयस्ते विशेषात्मानो देवादयो यस्माद्यसेति वा, तदुक्तं 'मनः कर्ममयं नृणा'मित्यादिना । द्वाँगैपकोक्तपुरूरवा इति । गुणेषु न सज्जेतेत्यस्मिन्नर्थे ज्ञापकत्वेन उक्तः पुरूरवा ऐलो येनेति, तदुक्तं 'ऐलः सम्राडिमां गाथा'मित्यादि । पूँक्तांविधिप्रवक्ता चेति । वैदिकतात्रिकमिश्रभेदेन यःपूजा-विधिः प्रकारस्तस्य प्रवक्तित्यर्थः । तदुक्तं 'न ह्यन्तोऽनन्तपारस्ये'त्यादिना । सर्वसिद्धौनन्तवोधक इति । सर्वेषु सिद्धान्तेषु गुणदोषयोर्वोधकः ज्ञापक इत्यर्थः । सर्वेष्वपि तेषु प्रस्तुतेषु सत्सु सिद्धान्तस्य निश्चितार्थस्य बोधक इति वा, तदुक्तं 'परस्वभावकर्माणी'त्यादिना ॥

#### लघुखमार्गवक्ता च खस्थानगतिबोधकः। यादवाङ्गोपसंहर्ता सर्वाश्चर्यगतिकियः॥ २४१॥

लघुसँमार्गवक्ता चिति । लघुः अल्पायाससाध्यो यः खमार्गः मित्तमार्गस्य वक्तेल्याः । तदुक्तं 'हन्त ते वर्णयिष्यामी'लादि । सँसँधानगतिषोधक इति । खस्य स्थानं वैकुण्ठं प्रति या गतिः तस्याः बोधकः ज्ञापकः । यद्वा, उद्भवस्य स्वस्थानं बदर्याक्यं प्रति गमनाय बोधकः आज्ञापक इल्पर्थः । तदुक्तं 'गच्छोद्धव मयादिष्ट' इति । याँदवानामङ्गस्य देहस्य उपसंहारक इति, तदुक्तं 'युयुधः क्रोधसंरच्धा वेलाया'मिलादिना । सँविश्वयंगितिक्रिय इति । सर्वेषामाश्चर्यजनिका वेकुण्ठं प्रति गमनिक्रया यस्येति । सर्वाश्वर्यज्ञानाय क्रिया असुरव्यामोहनरूपा यस्येति वा ॥

#### ॥ इति एकाद्शस्कन्धनामानि ॥

## ॥ अथ द्वादशस्कन्धनामानि ॥ कालधमेविभेदार्थवर्णनाशनतत्परः।

बुद्धो ग्रप्तार्थवक्ता च नानाशास्त्रविधायकः ॥ २४२ ॥

कैंकिधमिनि नेदार्थनर्गनादानतत्पर इति । कालेन रौद्रेण कृत्वा यो धर्मस्य विभेदो लोपस्तद्र्य यद्वर्णानां बाह्यणादीनां नाद्यनमेकीभावः, तस्मिन् सित तस्य धर्मस्य परो रक्षकः, तत्रोद्युक्त इति वा । 'मक्तः सर्व प्रवर्तते' इति वाक्यात्, तदुक्तं 'तत्रश्चानुदिनं धर्म'इत्यादिना । बुँद्धं इति । बुध्यते स्वयमेव धर्माधर्माविति बुद्धः । गुँक्तां धर्मक्ता चेति । गुप्तो गूदः अर्थो धर्मक्तपो यस्मिन् तत् गुप्तार्थं, तद्यथा स्यात् तथा पाषण्डिभ्यो 'न हिंस्या-त्सर्वभूतानि' इत्येवमादिधर्मस्य वक्तेत्यर्थः । नानाद्यास्त्रविधायक इति । सौगतचार्वा-कादिभेदेन नानाद्यास्त्राणां कर्तेत्यर्थः ॥ २४२ ॥

#### नष्टधममनुष्यादिलक्षणज्ञापनोत्सुकः। आश्रयैकगतिज्ञाता कल्किः कलिमलापहः॥ २४३॥

नैष्टिंधमैमनुष्यादिलक्षणज्ञापनोत्सुक इति । नष्टिस्तरोहितो धर्मो येभ्यो मनुष्यादिभ्यस्तेषां लक्षणानां चिह्नानां ज्ञापने उत्सुक उत्कण्ठित इत्यर्थः । तदुक्तं 'वित्तमेव कलौ नृणा'मित्यादिना । अर्थोश्रयोकगितिज्ञातेति । 'आभासश्र निरोधश्राध्यवसीयते । स आश्रयः परत्रद्ध परमात्मेति शब्द्यते' इत्युक्तरूपो य आश्रयः तदेकगतेः, स चासावेकगित-श्रेति तस्य ज्ञाता, आश्रयस्य खरूपत्वात् तज्ज्ञाता स्वयमेव नान्य इति भावः । अत्र पूर्वीदाहृता श्रुतिरनुसन्धेया । 'परोमात्रये'ति ज्ञापक इति वा । 'क्तंत्विकतरिति । कल्कते दश्चोति शत्र्विनिकत्वः, किलं कृन्तित वा । पृषोदरादिः । तदुक्तं 'इत्यं कलौ गतप्राय' इत्यादिना । कलिंभैलंगपह इति । कलेभेलं पापं स्वप्राकत्र्येनापहन्तीति तथा, तदुक्तं 'अथ तेषां भविष्यन्ति मनांसी'त्यादिना ॥ २४३ ॥

#### शास्त्रवैराग्यसम्बोधो नानाप्रलयबोधकः। विशेषतः शुकव्याजपरीक्षिज्ज्ञानबोधकः॥ २४४॥

र्शिक्विराग्यसम्बोध इति । शास्त्रेण श्रीभागवतशास्त्रेण वैराग्यं सकलविषय-निवृत्तिः सम्यक् वोधश्च राज्ञो यस्मात् तथा । शास्त्रेण वैराग्यार्थ सम्यक् बोधयित राजानमिति वा, तदुक्तं 'कथा इमास्ते कथिता' इत्यादिना । विनौनाप्रलयबोधक इति । नाना नैमित्तिकप्राकृतिकनित्यात्यन्तिकभेदेन बहुप्रकारको यः प्रलयः प्रलीयन्तिस्मिन्सर्व इति प्रलयः महाकालस्त्रस्य वोधकः । तदुक्तं 'कालस्ते परमाण्वादि'रित्यादिना । विशेषतिंः शुक्रच्याजपरीक्षिजज्ञानबोधक इति । विशेषतोऽसाधारण्येन शुक्रच्याजेन शुक्ररूप-धारी ख्यमेव परीक्षिन्नाम्नो राज्ञो ज्ञानस्य ज्ञानसाधनश्रीभागवतस्य यथार्थवोधक इत्यर्थः । तदुक्तं 'अत्रानुवर्ण्यतेऽभीक्ष्ण'मित्यादिना ॥ २४४ ॥

#### शुकेष्टगतिरूपात्मा परीक्षिदेहमोक्षदः। शब्दरूपो नाद्रूपो वेद्रूपो विभेद्नः॥ २४५॥

शुके छैंगेति रूपात्मेति । शुकसेष्टा इष्टतमा या गतिर्ज्ञानं तद्रप आत्मा यस, शुकसेष्टो राजा तस्य गतिरूपात्मेति वा । तदुक्तं 'एतं निशम्य मुनिने'त्यादिना । परीक्षिन् देहमोक्षेंदे इति । परीक्षिते देहान्मोक्षं दत्तवानित्यर्थः । तदुक्तं 'परीक्षिदि राजिरि'त्यादिना । वैंदेंद्रिंद्र इति । शब्दब्रह्मरूप इति । शब्दब्रह्मरूप इति । नादः प्रणवस्तद्रप् इत्यर्थः, 'प्रणवः सर्ववेदेष्वि'ति वचनात् । तदुक्तं 'समाहितात्मना ब्रह्मन्नि'त्यादिना । वेदेंद्रिंप इति । वेदा ऋग्वेदादयो रूपं यस्य, तेषु रूपं यस्येति वा, सामवेदरूप इति वा, 'वेदानां सामवेदोस्मी'ति वाक्यात् । विभेदंनं इति । ऋग्यज्ञःसामाथर्वास्यैविशिष्टस्य भेदस्य कर्तेत्थः ॥ २४५ ॥

#### व्यासः शाखाप्रवक्ता च पुराणार्थप्रवर्तकः। मार्कण्डेयप्रसन्नात्मा वटपत्रपुटेशयः॥ २४६॥

वैधीस इति । विस्तारक इत्यथः । तदुक्तं 'पराशरात् सत्यवत्या'मित्यादिना । देशी-खाप्रवक्ता चेति। बहुचादिशाखानां शिष्येभ्यः प्रवक्ता प्रवचनकर्तेत्यथः । पुराणार्थप्रवर्तक इति । पुराणानां त्रक्ष्यत्रक्षणरूपस्यार्थस्य प्रवर्तको बोधक इत्यर्थः । तदुक्तं 'पुराणलक्षणं ब्रह्मन्नि'त्यादिना । वैद्यादिना । वैद्यादिना । वैद्यादिना । वैद्यादिना । विद्यादिना । श्रमावासवासिष्वकालादिन् स्राल्क । तदुक्तं 'न्यग्रोधपोतस्य पणपुरके शयितवानित्यर्थः । शयवासवासिष्वकालादिन् स्रालक्ष । तदुक्तं 'न्यग्रोधपोतं ददर्शे'त्यादिना ॥ २४६ ॥

मायाव्यासमहामोहदुःखद्यान्तिप्रवर्तकः।
महादेवस्वरूपश्च भक्तिदाता कृपानिधिः॥ २४७॥
भैवियाव्यासमहामोहदुःखद्यान्तिप्रवर्तक इति। मायया व्याप्तो महामोहो१२

ऽज्ञानं तज्ञनितं यन्मार्कण्डेये दुःखं तस्य शान्ति निवृत्तिं स्वदर्शनेन प्रवर्तयतीति तथा। 'अथ तं वालकं वीक्ष्ये'त्यादिना। भिंहादेवस्वरूपश्चेति। महादेवस्वरूपेण पुनर्मार्कण्डेयाय दर्शनं दत्तवानिति भावः। 'रुद्राणां शङ्करश्चास्मी'तिवाक्यान्महादेवस्वरूपत्वम्। तदुक्तं 'तिमत्थं निभृतात्मान'मित्यादिना। भिक्तिंद्दातेति। मार्कण्डेयाय भक्तिरूपस्य वरस्य दाते त्यथः। तदुक्तं 'वरमेकं वृणेथापी'त्यादिना। कृष्णानिधिरिति । अतिदुर्लभभक्तिदानात् कृपायाः निधिर्निधानमित्यर्थः।। २४७॥

आदित्यान्तर्गतः कालः द्वाद्शात्मा सुपूजितः। श्रीभागवतरूपश्च सर्वार्थफलदायकः॥ २४८॥

आदिखाँन्तर्गत इति । आदिखस्य मण्डलक्ष्पस्यान्तः स्थित इत्यर्थः । तदुक्तं 'शुको यदाह भगवा'नित्यादिना । केँगल इति । कलयति विश्वं क्षणलवादिभिरिति कालः, कालक्ष्प इति वा । द्वैँगैद्शान्मेति । धात्रर्यमप्रमृतयो द्वादशस्या आत्मानो मूर्तयो यस्य, द्वादशानामात्मेति वा । तदुक्तं 'मघादिद्वादशस्वि'त्यादिना । स्वैँगैं जित इति । तत्तदुपा-सकैस्तत्तन्मचैः सुष्टु यथा स्थात् तथा पूजितोचित इत्यर्थः । श्रीभौँगवतक्ष्पश्चेति । श्रीभागवतमनुत्रमणिकया क्षपयतीति तथा, श्रीभागवते कृपं यस्येति वा, तद्रप् एवेति वा । तदुक्तं 'अत्र सङ्कीर्विते साक्षादि'त्यादिना । 'सँवीर्थफलद्यवक इति । श्रीभागव-तक्ष्पेण सर्वेषामप्यर्थानां धर्मादिपुमर्थानां सर्वार्थफलक्ष्पां भक्तिं वा ददातीति तथा । सर्व-पुक्षार्थक्ष्पाणि यानि फलानि तेषां दातेति वा, सर्वार्थः स्वयमेव तद्रप् फलदायक इति वा । तदुक्तं 'य एतच्छावये'दित्यादिना ॥ २४८ ॥

# ॥ इति द्वादशस्कन्धनामानि ॥ इतीदं कीर्तनीयस्य हरेर्नामसहस्रकम् ।

पश्चसप्ततिविस्तीण पुराणान्तरभाषितम्॥ २४९॥

इतीद्मिति । इतिशब्दः समाप्ते, इदं कीर्तनीयस्य कीर्तनयोग्यस्य हरेः सकलदुःखहरणशीलस्य नामसहस्रकं नामसहस्रमेव नामसहस्रकं सुखरूपमिति तदेव विशेष्यते । पञ्चसप्तिविस्तीणिमिति । नाम्नां पञ्चाधिकसप्तत्या विस्तीणं विस्तारो यस्मिन्निति तत्यञ्चसप्तिविस्तीणिम् । अत्र विस्तीणिपदं पृथक्कृत्य पुराणान्तरभाषित्तिमत्यनेन विशेषणीयम् । नो चेत् सर्वस्यापि पुराणान्तरीयत्वं स्यात् । तानि च पुराणान्तरप्रसिद्धानि यथामित प्रदर्शन्ते । १ शुकवागमृताब्धीन्दुः । २ कोटिसूर्यसमप्रभः । ३ ब्रह्मकोटिप्रजापतिः । ४ सुधाकोटिस्वास्थ्यहेतुः । ५ कामधुक्कोटिकामदः । ६ समुद्रकोटिगम्भीरः । ७ तीर्थकोटिसमाह्वयः । ८ सुमेक्कोटिनिष्कम्पः । ९ कोटिब्रह्माण्डविग्रहः । १० कोट्य-श्रमेधपापन्नः । ११ वायुकोटिमहावलः । १२ कोटीन्दुजगदानन्दी । १३ शिवकोटिप्रसादकृत् । १४ अमानी । १५ मानदः । १६ जनार्दनः । १७ अधोक्षजः । १८ उपेन्द्रः ।

१९ इन्द्रावरजः । २० त्रिलोकात्मा । २१ विश्वमूर्तिः । २२ पृथुश्रवाः । २३ रघुनाथः । २४ रामचन्द्रः । २५ रामभद्रः । २६ रघुप्रियः । २७ अनन्तकीर्तिः । २८ पुण्यात्मा । २९ पुण्यश्लोकैकमास्करः । ३० अहल्यादुःखहारी । ३१ गुहस्वामी । ३२ सलक्ष्मणः । ३३ अरम्ब्रुसुतीक्ष्णादिपूजितः । ३४ अगस्त्यभाग्यम्ः । ३५ जटायुर्वधमोक्षदः । ३६ श्रविपूजितः । ३७ दुन्दुभ्यस्थिप्रहरणः । ३८ सप्ततालविभेदनः । ३९ चित्रकूटप्रियस्थानः । ४० दण्डकारण्यपावनः । ४१ ऋषिसम्प्रार्थितकृतिः । ४२ विराधवथपण्डितः । ४३ सर्वसाक्षी । ४४ केशवः । ४५ नन्दव्रजजनानन्दी । ४६ रामानुजः । ४७ वासुदेवः । ४८ अरण्यमोक्ता । ४९ वाललीलपरायणः । ५० श्रोत्साहजनकः । ५१ अघासुरिवपूदनः । ५२ व्यालमोक्षप्रदः । ५३ पृष्टः । ५४ ब्रह्ममोहप्रवर्धनः । ५५ अनन्तमूर्तिः ५६ सर्वात्मा । ५७ जङ्गमस्थावराकृतिः । ५८ ब्रह्ममोहप्रवर्धनः । ५९ स्तुत्यः । ६० आत्मा । ६१ सर्वाप्रयः । ६२ कालीयप्रणिमाणिक्यरिज्ञतिश्चरान्तुतः । ६२ वेणुवाद्यविशारदः । ६४ वेणुवाद्यस्मरक्षोभमत्तगोपीविगुक्तिदः । ६५ सद्यः कुवलयापीडघाती । ६६ चाण्र्यर्वः । ६७ सान्दीपनिगृतापत्यदाता । ६८ कालान्तकादिजित् । ६९ सहस्रकवचच्छेदी । ७० सुदामारङ्कभार्यार्थसूम्यानीतेन्द्रवैभवः । ७१ पोडशस्रीसहस्रेशः । ७२ वुद्धः । ७३ गुप्तार्थवक्ता । ७४ चतुर्मूर्तिः । ७५ साक्षी ॥ २४९ ॥

#### य एतत्प्रातरुत्थाय श्रद्धावान् सुसमाहितः। जपेद्थोहितमतिः स गोविन्द्पदं लभेत्॥ २५०॥

य एतदिति । यः पुरुषः एतत्प्रातरूत्थाय सुसमाहितोऽव्यप्रचित्तः सन् श्रद्धा-युक्तो जपेत् स पुरुषो गोविन्दस्य गवेन्द्रस्य श्रीगोवर्धनोद्धरणस्य पदं स्थानं चरणस्य पदं स्थानं चरणं वा व्रजेदित्यन्वयः । कीटक्पुरुषः अर्थाहितमितिः । अर्थेषु ठौकिकेषु न हिता धृता मितर्थेन । यद्धा । अर्थेषु नाम्नां निर्वचनार्थेषु अर्थे मित्तरूपे आहिता स्थापिता मितर्थेन वा ।। २५० ॥

पूर्व श्रद्धायुक्तः प्रातरुत्थाय जिपत्वा व्ययत्वादिसाधनयुक्तस्यैव फलमुक्तमिदानीं तदशक्त-स्यापि पाठमात्रपर्यवसायिनोपि फलं भवत्येवेति वदन्ति ।

सर्वधमिविनिर्मुक्तः सर्वसाधनवर्जितः।
एतद्धारणमात्रेण कृष्णस्य पदवीं व्रजेत्॥ २५१॥
हयीवेशितचित्तेन श्रीभागवतसागरात्।
समुद्धतानि नामानि चिन्तामणिनिभानि हि॥ २५२॥
क्ण्ठस्थितान्यर्थदीस्या बाधन्तेऽज्ञानजं तमः।
भक्ति श्रीकृष्णदेवस्य साधयन्ति विनिश्चितम्॥ २५३॥

सर्वधर्मविनिर्मुक्तः इति । व्याख्यातप्रायम् । अर्थदीस्य। अर्थम्नकाशकत्वेन भक्तिमपि श्रीकृष्णदेवस्य साधयन्ति । अर्थप्रकाशकत्वेन ज्ञानं तदनन्तरं भक्तिमिति ॥ माहात्म्यस्य परमकाष्ठामाहुः ।

किम्बह्नकेन भगवान् नामभिः स्तुतषङ्गुणः। आत्मभावं नयत्याशु भक्ति च कुरुते दृढाम्॥ २५४॥ किं बह्नक्तेनेति। स्तुताः षडैश्वर्यादयो गुणा यस्येति॥

वहूनां साधनानां समुचये प्राप्ते एकेनैव चारितार्थ्यमाहुः।

यः कृष्णभक्तिमिह वाञ्छित साधनौधै-नीमानि भासुरयशांसि जपेत्स नित्यम्। तं वै हरिः स्वपुरुषं कुरुतेतिशीध-मात्मापणं समधिगच्छित भावतुष्टः॥ २५५॥

यः कृष्णभक्तिमिति । भासुरं प्रकाशनस्वभावं यशो येषां, भासुरस्य भगवतो यशोरूपाणि वा । आत्मार्पणं तस्मै स्वात्मानमप्यतीति । यद्वा । तत्कृतमात्मसमर्पणं सम्यगिथगच्छति जानातीति । भावेन भक्तिभावेन तुष्टः सन्तुष्टः ।

श्रीकृष्ण कृष्णसख वृष्णिवृषाविनिधुक्-राजन्यवंशदहनानपवर्गवीर्य। गोविन्द गोपविनताव्रजभृत्यगीत तीर्थश्रवः श्रवणमङ्गल पाहि भृत्यान्॥ २५६॥ श्रीमद्रस्रभाचार्यसमुद्धतं श्रीपुरुषोत्तमनामसहस्रम्।

श्रीकृष्णेति । श्रीकृष्णेति श्रीकृष्णभक्तान् पाहीत्यन्वयः । श्रीकृष्णेति सम्बो-धनं विशेष्यते विशेषणैः । कृष्णस्यार्जनस्य सखा कृष्णसखः । वृष्णिवृषाविनध्रुगिति । वृष्णयो वसुदेवादयः, वृषो धर्मः, अविनः पृथ्वी, ताः दुद्धन्तीति वृष्णिवृषाविनद्धहः ते च ते राजन्याश्च तेषां वंशदहनायानपवर्गमनुपक्षीणं वीर्यं सामर्थ्यं यस्य, गोविन्द् गवामिनद्रस्तत्सम्बुद्धौ गोपविनताश्च व्रजश्च भृत्याश्च तैर्गीतः तैस्तैर्गुणैः कीर्तितः, तीर्थ-श्रवः । तीर्थरूपेण श्रवः कीर्तिर्यस्य, तीर्थानि श्रवांसि यस्येति वा । श्रवणमङ्गल् श्रवणमात्रेणैव परमकत्याणरूप इत्यर्थः ।

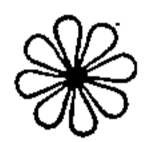
कृष्णनामसद्द्वाक्षमालेयं वाङ्मणीमयी । प्रथिता श्रुतिसूत्रेण रचिता कृष्णपादयोः ॥ १ ॥ श्रीविञ्ठलतनूजेन रुक्मिणीगर्भसम्भुवा । रघुनाथेन गाथेयं नामसु व्यरचि स्फुटम् ॥ २ ॥

॥ इति श्रीमद्रह्मभनन्द्नचरणकमलपराग्मात्रसनाथरघुनाथस्य कृतौ नामचन्द्रिका समाप्ता॥

#### श्रीमर्-वल्लभाचार्य-महाप्रभु-विरचिता

# त्रिविधनामावली

# विवृति संवलिता



श्रीमद् — बल्लभाचार्य — महाप्रभु — वंशावतंस — गोस्वामी श्री १००८ श्रीकृष्ण जीवन जी— महाराज श्री इत्येतेषां — करकमलयोः अपिता —— तदात्मजैः ——गोस्वामि —— श्री १००८ श्रीव्रजाधीश — महोदयैः



वि. सं. २०३६

श्रीवल्लभाब्दाः ५

#### प्रकाशक :

गोस्वामि श्री १००८ श्रीव्रजाधीशजी, बड़ा मन्दिर, श्रीजीवनजी महाराज लेन, भुलेश्वर, वम्बई, ४००००२ भारत.

> साधारण संस्करण २००० प्रति, राज संस्करण १००० प्रति, श्रीवल्लभाद्व: ५०३

ग्रन्थ-परिचय लेखक: गोस्वामी श्याम मनोहर

#### मुद्रक:

वी. वरदराजन
एसोसिएटेइ एडवटिइजर्स एंड प्रिटर्स
५०५ तारदेव, आर्थर रोड
बम्बई, ४०००३४



गोस्वामिश्री १००८ श्रीकृष्णजीवनजी महाराज

#### ।। श्रीकृष्णाय नमः ।।

#### ॥ श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः॥

## ग्रन्थ-परिचय

परमात्मामें अनन्त गुण-धर्म हैं तथा अपने अनन्त रूपोंमें परमात्मा अनन्त लीलायें प्रकट करता है। इनमें कुछ गुण-धर्म रूप तथा लीलायें माहात्म्यज्ञान बढ़ानेवाली होती और कुछ स्नेहको सुदृढ करनेवाली होती हैं। जैसे अहन्तास्पद देह और देहसे सम्बन्धित ममतास्पद वस्तु-अोमें स्नेह हमें हमारी आत्मामें रहे स्नेहके कारण जुड़ जाता है, वैसे ही आत्मामें प्रियताकी अनुभृतिका स्रोत परमात्मा होता है। अतएव आत्मा प्रिय है तो परमात्मा परमप्रिय। जैसे देहमें आत्मा है वैसे ही आत्मा के भीतर परमात्माकी स्थिति है। अतएव वह आत्माकी भी आत्मा होना उसका स्नेहको बढ़ानेवाला रूप है। तत्तद् देहोंमें आत्मा भिन्न-भिन्न होती हैं किन्तु सभी आत्माओंमें स्थित परमात्मा एक—अभिन्न है। यही उसकी परमता—महत्ता है। यह उसका माहात्म्य है। अतएव विज्ञानमय आत्माके भीतर आनन्दमय परमात्माकी स्थित उपनिषद् दिखलाते हैं।

उपनिषदोंमें जगतकी उत्पत्ति स्थिति एवम् प्रलय के कारणरूप परमात्माको 'ब्रह्म ' कहा गया है। उक्त, विविध लीलाओंका वर्णन श्रीमद्भागवतमें सर्ग—विसर्ग—स्थान—पोषण—ऊति—मन्वन्तर—ईशानुकथा निरोध-मृक्ति—आश्रयके रूपमें दशधा हुआ है। इनमें कुछ उत्पत्ति, कुछ स्थिति और कुछ प्रलय रूप श्रुतिवर्णित ब्रह्मकी लीलाओंका ही भागवत भगवान्की दशविध लीलाओंके रूपमें विवेचन करती है। उत्पत्ति एवम् प्रलय की लीलायें परब्रह्म परमात्मा भगवान् श्रीकृष्णके वास्तविक माहात्म्यका ज्ञान प्रदान करती हैं तथा स्थितिकी लीलायें श्रीकृष्णके प्रति हमारे स्नेहको सुदृढ़ बनाती हैं। स्थिति-लीलाका चरमोत्कर्ष (Climax) श्रीमद्भागवतके दशम स्कन्धमें निरोध

लीलाके रूपमें वर्णित हुआ है। अतएव परमात्मा और जीवात्मा के बीच रहे सहज स्नेहका दशमस्कन्धमें चरमोत्कर्ष वर्णित हुआ है।

श्रीपुरुषोत्तमनामसहस्रम्में श्रीमहाप्रभुने जैसे समग्र श्रीमद्भागवतमें से दशविध लीलाओं के निरूपण करनेवाले नामोंका संकलन किया है, वैसे ही विविधनामावलीमें केवल दशमस्कन्धकी भगवल्लीलाओं का अवगाहन करानेवाले भगवलाम संकलित किये हैं। दशम स्कन्धमें भगवान् श्रीकृष्णकी वाललीला प्रौढ़लीला तथा राजलीला वर्णित हुई हैं। स्नेहात्मिका भक्तिकी भी श्रीमहाप्रभु तीन अवस्था स्वीकारते हैं: (१) प्रेम (२) आसक्ति और, (३) व्यसन।

इस त्रिविधनामावली, जिसमें परमात्माके भवतोंके बीच निरुद्ध होनेकी लीलाओंका वर्णन है, के चिन्तन-पठनसे जीवात्मामें प्रेमास-क्तिव्यसनके क्रिमक सोपानोंपर भिक्त आरूढ़ होती है और भक्त प्रपञ्चको भुला कर भगवान्में आसक्त हो जाता है- निरुद्ध हो जाता है।

> बाललीलानामपाठात् श्रीकृष्णे प्रेम जायते ॥ आसक्तिः प्रौढ़लीलायाः नामपाठाद् भविष्यति ॥ व्यसनं कृष्णचरणे राजलीलाभिधानतः । तस्मान्नामत्रयं जाप्यं भक्तिप्राप्तीच्छुभिस्सदा ॥

प्रस्तुत संस्करण वि. सं. १९७७ में प्रकाशित संस्करणका आंफसेट प्रोसेस द्वारा पुनर्मुद्रित रूप है। उक्त संस्करणके सम्पादक थे श्रीमूलचन्द तुलसीदास तेलीवाला तथा श्रीधीरजलाल व्रजदास सांकलिया, प्रकाशक थे श्रीविभुवनदास पीताम्बरदास शाह, इन सभी महानुभावोंका हम कृतज्ञतापूर्वक स्मरण करते हैं।

#### प्रस्तावना ।



श्रीत्रिविधनामावल्या विवरणसमेतायाः प्राकट्यं 'श्रीनटपुरस्थ त्रिमुवनदास पीताम्बरदास शाहे'त्यस्य द्रव्यसाहाय्येन क्रियते । अत्र मुद्दितस्य विवरणस्य कर्तॄणां नाम नास्माभिज्ञीयते । भगवद्धमेपरायणशास्त्रिकल्याणजीसूचनातः श्रीगोकुलोत्सवकृतेति कल्यते । अस्मद्दष्टेषु आदर्श-पुरकेषु कुत्रापि प्रन्थकारीर्नजनाम न ज्ञापितम् । एतद्विवरणस्य शोधनं पञ्चपुस्तकाधारेण कृतम् । तत्र प्रथमं नित्यलीलास्थश्रीमद्गोस्वामिश्रीजीवनेशानाम्, द्वितीयं पण्डितभट्टबलभद्रशर्मणाम्, तृतीयं भारतमार्तण्डवेदान्तभट्टाचार्यपण्डितगट्टलानाम्, इदं केनचित् स्तम्भतीर्थस्थगुर्जरज्ञा-तीयमहेतालालदासजीसुतदलपतिरायेण स्वावलोकनार्थं संवत् १६९१ आश्विन कृष्ण ११-१२-बुधवासरे लिखितम् । शिष्टं पुस्तकद्वयं श्रीमन्मथुरेशमन्दिरपुस्तकसंग्रहस्थम्, कोटातः पण्डित-गोकुलदासैः प्रेषितम् । एतेषां सर्वेषामुपकारं स्वीकुर्मः ।

ज्येष्ठाभिषेकोत्सवः । १९७७ सुम्बई.

मूछचन्द्र तेछीवाछा । धैर्यछाछ सांकछीया।

#### प्रस्तावनाः

શ્રીત્રિવિધનામાવલી ગ્રત્ય શ્રીમન્મહાપ્રભુચરણ શ્રીમદાચાર્યજીએ નિજ તનુજ શ્રીગાપી-નાયજી કે શ્રીવિદ્ધાનાયજીને શ્રીમદ્ભાગવતપાઠ સહજમાં થઇ જાય એ હેતુથી પ્રકટ કર્યો એવી કિંવદ-તી સંપ્રદાયમાં કવચિત શ્રવણુગાચર થાય છે. આ ગ્રત્થમાં શ્રીકૃષ્ણના લીલાયાધક નામા શ્રીમદાચાર્યજીએ શ્રીમદ્ભાગવતદશમસ્કંધમાંથી ઉદ્દ્ધૃત કર્યા છે. પ્રભુની વ્યાલલીલા, પૌઢલીલા અને રાજલીલા એમ ત્રિવિધલીલાના માધ થવાને પ્રભુના ત્રિવિધ નામ યાજયાં છે. વ્યાલલીલાના નામના પાઠથી પ્રભુમાં પ્રેમ, પ્રૌઢલીલાના નામ પાઠથી આસક્તિ અને રાજલીલાના નામપાઠથી વ્યસન સિદ્ધ થશે એમ ગ્રત્થાન્તે ક્લશ્રુતિ છે. દશમસ્કન્ધમાં પ્રતિપાદિત પ્રભુની સવધ્ધિ લીલાનું અનુસંધાન ત્રિવિધનામાવલીથી સહજ થાય છે.

પ્રત્યેક વૈષ્ણુવ આ ગ્રન્થના પાઠ ભાવથી કરે છે. એ પાઠ શુદ્ધ રીતે થઇ શકે એ ઉદ્દેશ થી આ ગ્રન્થનું મુદ્રશુ થયું છે. શ્રીસુએાધિનીજીના આશ્યના સંગ્રહ કરતી એક અતીવ સરલ એને સુંદર વિવૃત્તિ પણ સાથે મુદ્રિત કરી છે. આ વિવૃત્તિના કર્તા કાણું તે અમને નિશ્ચય થયા નથી. શાસ્ત્રી કલ્યાણુજની સૂચના થી કે અન્ય કાઇની–યદ્ આથી 'શ્રીગાકુલાત્સવજીકૃત' એમ મુદ્રિત થયું છે. પરન્તુ ટીકા બહુ પ્રાચીન છે એમાં તા સંશય નથી.

ટીકાનું તથા મૂલનું મુદ્રશ્રુ નીચે જશાવેલા પુરતદાના આધારે થયું છે.

- ૧. પંડિત ગફલાલનું. આ પુસ્તક સંવત્ ૧૯૨૫ ના આશ્વિનવિદ ૧૧ ને અુધવારે કાઇ સ્થલતીથં સ્થિત ગુજે ર ત્રાતીય ' कचुशाखायाम્ ' મહેતા લાલદાસછસત દલપતિરાયેણ સ્વાવલાકનાથ' લખેલું છે. આરંભ અને 'કાન્તમાં શ્રીમોક્ક જેન્દુઃ'એમ મંગલશબ્દાયી પ્રભુસ્વરપસ્મરણું કર્યું છે, તેથી લેખક પંચમ શ્રીરધુનાયછના ગૃહના સેવક હાવા જોઇએ. પત્ર ૪૫. આ પુસ્તક બહુ સુંદર અક્ષર લખેલું છે. કવચિત્ વ્યાકરણદાય જોવામાં આવે છે, પરંતુ પુસ્તક પ્રાય: શુદ્ધ છે.
- ર.૩. આ બે પુસ્તકા કાંટાસ્થ શ્રીમન્મશુરેશમંદિરના સંગ્રહમાંના છે. પુસ્તકનું મુદ્રજુ અધે શયું ત્યારે આ પુસ્તકા અમને મુખ્યાછ પંડિત ગાકુલદાસછની કૃપાથી મલ્યા. આ પ્રતિ પ્રમાણે પ્રથમ સ્લાકાધ માં महाशयम् બદલે ममाशयम् એમ વાચવું. આ પુસ્તકા પણ પ્રાચીન અને ઠીક છે.
- ૪. આ પુસ્તક નિત્યલીલાસ્થ શ્રીમદ્દગાસ્વામિશ્રીજીવનલાલજી મહારાજ તરફથી પ્રાપ્ત થયલું. નૂતન છે.

પ. પંડિત ભટુ બલભદ્ર શર્માનું. આ પણ નૃતન છે.

આ સવ<sup>4</sup>તા ઉપકાર અમે માનીએ છીએ.

सुम्बई. ज्येष्ठाभिषेक, १९७७,

मूछचन्द्र तेलीवाला. धीरजलाल सांकलीया.

#### श्रीकृष्णाय समः।

# त्रिविधनामावली।

#### श्रीगोकुलोत्सवकृतविवृतिसमेता ।

नमामि श्रीमदाचार्यपदाञ्जं तन्महाशयम् । ऊषरं सरसीकृत्य सुरभीकृतवत्स्वयम् ॥१॥ भावये सततं श्रीमद्विष्ठलेशपदाम्बुजम् । येन स्वकरुणासारैः सिश्चितं हृदयं मम ॥ २ ॥ अतो नामावलीकरूपद्वमभावफलानि हि । अद्भुतान्युदितान्यत्र भोग्यानि सुहृदां परम् ॥ ३ ॥

अथ साक्षाद्भगवान् परमकृपाद्धः स्वप्रादुर्भावसमये कलिकालदोषेण जीवानामुद्धारः कथं भविष्यतीति विचार्य प्रथमं स्वनामलीलात्मकं श्रीमागवतं प्रकटीचकार । ततः कलिदोषे संपूर्णश्रीभागवतस्यापि श्रवणपठनयोरशक्यत्वात्स्वकीयेषु करुणया महाकारुणिकाः श्रीमदाच्याः श्रीभागवतादुद्धृत्य सारभूतानि सहस्रमामानि प्रकटितवन्तः । यत्पठने सम्पूर्णश्रीभागवन्तार्थज्ञानं भवति । तद्धक्तं ' सहस्रं येस्तु पठितैः पठितं स्याच्छुकामृत ' मिति । तत्रापि समुदायेन सकलावतारचरित्रधर्मसहितनामनिरूपणािनरोधलिलात्मकनाम्नां भिन्नतया मुख्यत्वेन ज्ञानाभावात्सर्वत्र साधारणी प्रवृत्तिभवेदिति त्रिविधभक्तिनरोधार्थं त्रिविधा या लीला कृता तदात्मकानि यानि नामानि तानि तत्रोप्युद्धृत्य निरूपितवन्तः । तत्रापि कािनचिन्मूलरूपस्य नामानि नित्यलीलामध्यपातीिन, कािनचिद्वताररूपस्य तत्तचरित्रवोधकानि नामानि सन्तीति प्रथमं मूलरूपस्य नित्यलीलामध्यपातीिन नामानि निरूपणं कलसहितं प्रतिजानते ।

#### नामावलीं प्रवश्यामि केशवस्यातिवस्नमम्। यस्याः सञ्जीतनाहिष्णुरात्मानं सम्प्रयच्छति ॥ १॥

केशवस्य नामावलीं प्रवक्ष्यामीति सम्बन्धः । केशवपदेन ब्रह्मशिवयोरिप मोक्षदातेति माहात्म्यं स्चितम् । किश्व । केशवपदेन केशकृतसौन्दर्यमपि व्यज्यते । तेन बाललीलात्मकस्य भगवतो नामावलीं प्रवक्ष्यामीति प्रतिहा स्चिता । प्रकर्षकथनेन यथा यथा यया लीलया निरोधः कृतो भक्तानां तथा तथेव नाम्नां कथविति होतितम् । अत एवातिवल्लभामिति विशेषणम् । ताहशसौन्दर्यावलोकनेन प्रेमोद्गमे तद्भ्षं तच्चरित्रं तन्नामापि परमप्रेमास्पदं भवतीति भावः । एवं सित माहात्म्यज्ञानपूर्वकस्रेहे जातेऽग्रे मुक्तिफलं भविष्यतीत्येतत्कथने को विशेष इति तस्याः फलमाहुः यस्याः इति । यस्याः सम्यग्मावपूर्वकप्रेमोद्रेकेण कीर्तनाद्विष्णुः स्वयं रसेन व्याप्तः सन्यग्मानदं दद्गित । दाने सम्यक्त्वकथनेन तद्धीनत्वेन सदा

स्थितिः सूचिता । यथा तैर्भगवित सर्वसमर्पणं कृतम्, तथा भगवानिप तादृशेभ्यः सर्वसमर्पणं करोतीति भावः । अत एवोक्तं ' मदन्यत्ते न जानित नाहं तेभ्यो मनागिप ' इति । एवं प्रतिज्ञाय नामान्याहुः ।

#### श्रीकृष्णाय नम इति ॥ १ ॥

इदं नित्यलीलास्थस्य मूलस्थम्य नाम झेयम् । तथा हि । कृष्णशब्देन परमवस्तूच्यते । तदेव वहिः स्वरमणेच्छायां मूलस्थया श्रिया आधिदैविकया शक्त्या सह रमत इति श्रीकृष्णा-पदेन सूचितम् । तथा चोक्तं 'स्वधामिन ब्रह्मणि रंस्यते नम' इति । तदेव पुनस्ताहशन्। भक्तिनिरोधार्थ लोके प्रकटं भवतीत्यवताररूपमपीति ताहशाय नमः । अत्र सर्वत्र नमनकथनेनैताहशे जीवस्य सर्वमेवाशक्यमिति असदैन्यं दृष्ट्वा स्वयमेव कृषां कृषिति झापितम् । अत एव 'निःसाधनफलात्मे' त्युक्तम् । किश्च । नामसु चतुर्थ्यन्तकथनेन नमनस्य स्वरूप एव विनियोगो भवत्विति झापितम् । नन्वत्र बाललीलानाझां प्रतिझातत्वात् मूलस्थमामसु बाललीलात्वं कथं सङ्गच्छत इति चेत् । सत्यम् । भगवतः सर्वा एव लीला नित्या इति बाललीलापि नित्यति मूलस्थलीलास्थपत्वमेवित सर्व सुस्थम् । अत एवोपक्रमे केशवपदेन बाललीलासीन्दर्थन्तेव चोतितिमिति । यशोदोत्सङ्गलितमेव मूलस्थमिति प्रथमं मूलस्थमनीवोक्तम् । एतेन तत्तत् स्वरूपं सा सा लीला ते ते लीलान्तःपातिनो भक्ताः सर्वदा तथैव लीलासहिता एव तिष्ठन्तीति सर्वमवदातम् ॥ १ ॥

ननु कृष्णशब्देन परं वस्तूच्यते इत्युक्तम् । तद्वस्तुस्वरूपं कीदृशमिति जिज्ञासीत्पद्यते । किश्व । मूलरूपं त्वलाकिकम्, भक्तास्तु जीवाः, कथं तेषां मूलरूपनित्यलीलान्तःपातित्वमित्या-शंकानिरासायाग्रिमं नामाहुः ।

#### नराकृतये नम इति ॥ २ ॥

नरवदाकृतिर्यस्थेति । लैकिक एव दृष्टान्तः, परन्तु कृष्णशब्देन सदानन्दरूपैव नराकृतिः न तु लैकिकीति सूचितम् । किश्च । नराकृतित्वकथनेन मूलमूतः पुरुषः स एवैकः, अन्ये तु दृष्टान्तार्थं तेनैव पुरुषीकृताः, न तु पुरुषा इति सूचितम् । अत एव सर्वेषां पितत्वेन तस्येव भजनमुक्तम् । स्त्रियाः पितभजनवत् । असिन्पक्षे नररूपा आकृतिर्यस्थेति पदसम्बन्धः । द्वितीयाशंकां पिरहरन्ति नराकृतय इति । नरा नराणां समूहो नारं जीवसमूह इत्युक्तत्वाचरपदेन भक्तानां जीवाः आकृतिश्च तद्रृषः । तेन भक्तानां देहप्राणेन्द्रियान्तःकरणजीवात्मादिरूपः श्रीकृष्ण एवेति । तेषामिष स्वरूपभूतत्वेनालौकिकत्वमेवेति ' तमद्भुति ' त्यस्य विवरणे ' आत्मा कार्यं च भूतानी ' त्यादिकारिकाभिनिरूपितम् ॥ २ ॥

तर्हि परब्रह्मत्वेन यो भगवान् स कश्च नान्यो भविष्यतिति तत्राहुः।

परब्रह्मणे नम इति ॥ ३ ॥

इदमेव परब्रह्म, न त्वन्यः । अन्यत्रापि यद्वह्मपदं तदक्षरम् । एतद्विभूतिरूपमेव झेयम् । अत एव परपदमुक्तम् । ' अक्षरादिप चोक्तमः' परः पुरुषोक्तम इत्यर्थः । एतेन लोकवेदप्रिध-तोप्युक्तः । श्रीकृष्णपदेन पूर्व तदतीत उक्तः ॥ ३ ॥

एवं सित उभयरूपोपि मूलभूत एव । अवतारलीलामपि स एव तत्तदंशेन करोतीत्यप्रे तत्तज्ज्ञापकं नामाहुः ।

#### यदुकुलच्डामणये नम इति॥ ४॥

मथुरालीला द्वारिकालीला च नित्यैवेति तत्स्चकं मूलक्ष्यस्यैवेदं नाम । अन्यथा साम्प्रतं प्राकट्यामावादेतादृशं नामादावेव न निक्ष्ययेयुः । तेन यथा लोकवेदातीतस्वरूपे वजपतित्वं नन्दनन्दनत्वं यशोदोत्सङ्गलालितत्वमपि सर्वे नित्यलीलान्तःपाति नित्यमेव, तथा लोकवेदप्रसिद्धेपि यदुकुल्चूडामणित्ववसुदेवदेवकीनन्दनत्वादिकमपि नित्यमेवेति ज्ञेयम् । अत एव 'यदृनां निजनाथाना' मित्युक्तं योगमायाज्ञापने भगवता । नोचेत् प्राकट्यानन्तरं नायत्वसम्भवे तथा न वदेदिति भावः । एतत्पुनः श्रीमद्वसुदेवचरणैः स्तुतौ स्पुटीकृतं, 'स एव स्वप्रकृत्येद 'मित्यत्र सुनोधिन्यां द्रष्टव्यम् । तथा च पदसम्बन्धः । यदुकुलस्य चूडामणिः शिरोन्मणिरित्यर्थः । तेन यदुकुलस्य शिरोभूषणत्वकथनेन राजसभक्तिरोधात्मिकाः सर्वाः राजलीला अपि नित्या एव ज्ञेयाः । अत एव 'जयित जनिवास 'इत्यत्र सर्वासां लीलानां नित्यत्वं जयतीति पदेन ज्ञापितम् । एवं सित तस्यैव लोके प्राकट्यकरणे लोकेपि यदुकुलचूडामणित्वं प्रयितं भवतीति भावः । मणिर्यथा तदुत्कर्षल्यापको मवित, तथा भगवानपि यदुकुलोत्कर्षन्यापक इत्यथः । एवमसिनज्ञाक्ति 'यदोश्चे 'त्यारम्य 'मायामनुष्यस्य वदस्वे 'त्यन्तप्रशस्य सर्वचरित्राणां प्रस्तावना कृतेति ज्ञेयम् । तेन पूर्णस्यैव तत्तद्वयूहांशेन तत्तत्कार्यकारणात्तथातथा नामनिक्षपणमिति भावः ॥ ॥ ॥ ॥

अतः परमावतारचरित्रोपक्रमज्ञापकं नाम निरूपयान्ति ।

#### वसुदेवनन्द्रनाय नम इति॥ ९॥

इदमपि नित्यं मूलक्षपमेव नाम । 'वसुदेवगृहेर साक्षात् जनिष्यत ' इत्युक्तत्वात् । स एव मायाज्ञापनानन्तर ' माविवेशांशभागेने ' त्युक्त्यनन्तरं तन्नन्दनोपि जात इति भाव्यर्थ-सूचकग्रुक्तम् । अत एव 'स विश्वरपौरुषं धामे ' त्यन्न वसुदेवस्य परमानन्दकारिणी काप्यलौ-किकी शोमोक्ता । नन्दन आनन्दकारक इति वा नामार्थी होयः । किश्च । वसुदेवस्तु शुद्धस-स्वात्मकः । शुद्धसन्त्वं तु मगवत आधारमृतोऽलौकिको नित्यो गुणस्तद्धिष्ठायैव प्रकटीमवतीति तंत्रन्दनत्वमपि नित्यं मूलम्तमेविति ज्ञापितम् । अन्यथा प्राकृद्धात् पूर्वं तन्नन्दनत्वं न वदेयुः ॥ ५॥

ततों अधेऽवतारप्रयोजनस्यकं नामाहुः।

भूमीहेश भारहाराय नम इति ॥ ६॥

भूमिर्भक्ता तस्याः क्षेत्राः साक्षात्पूर्णप्राकट्ये तश्चरणसम्बन्धेन निवर्तत इति रिङ्गणली-लायां स्फुटीभविष्यतीत्यवतारप्रयोजनमुक्तम् । भूमेः क्षेत्रानिवृत्तिस्वरूपेण । भारहरणं संकर्ष-णांशेनेति विवेकः । 'गौर्भूत्वे 'त्यारभ्य 'पुरैव पुंसे 'त्यन्तोद्यमसूचकं नामेति क्षेयम्॥६॥ अतःपरं भगवदाज्ञापकं नामाहुः ।

# पुण्यश्रवणकीतनाय नम इति ॥ ७ ॥

पुण्यं भाग्यरूपं पापनिवर्तकं वा श्रवण कीर्तनं च यस्येति । 'गां पौरुषीं मे शृणुतामरा ' इत्यारभ्य भगवद्वाक्यश्रवणानन्तरं कीर्तनं ब्रह्मणो देवान्प्रति भूमिं प्रति च तत्कथनं, ततस्तेषां च तद्वाक्यश्रवणं, ततः पुनः कीर्तनं भूमिभाग्याभिनन्दनरूपं ज्ञेयम् । एतदेवोक्तं विवरणे 'अनेन वृत्तान्तेन भूमिः कृतार्था जाते'ति । पूर्वं भगवदागमनं भूमावसम्भावितमधुना जातमिति भाग्या-भिनन्दनं युक्तमिति ॥ ७ ॥

ततो बहाद्वारा देवाज्ञापनानन्तरं भगवानिष साक्षाद्वसुदेवे प्राविशत्तद्द्वारा देवक्यामिति तज्ज्ञापकं नाम निरूपयन्ति ।

## कलिमलसंहतिकलनयद्याःपुञ्जाय नम इति ॥ ८ ॥

अयं भावः । भगवत्प्रवेशानन्तरमलैकिकी क्राचित्प्रमा जाता वसुदेवदेवक्योः, तत्प्रमा-दर्शनमात्रेण कंसस्य स्वहन्तृत्वज्ञाने जातेपि विवेको जात इति तदपराधानिवृत्त इत्युक्तं ' इति घोरतमाद्भावादि ' ति मूले । यः पूर्व महादुष्टभावः सः प्रकटज्ञानेपि ततो निवृत्त इति भगवदनुभाव एव जातः । एवं सित पदसम्बन्धः । किल्हिपः पापहृषः कंसः तस्य मलः पाप-हृपो दुष्टो भावस्तस्य संहतिः सम्यक् हननं तत्कलयित करोति तादशो यशःपुक्तो यस्य । पुक्तपदेनदं तु साधारणतः प्रथममेव यशः प्रकटीकृतमीद्दिग्वधान्यन्त्तान्यसाधारणानि यशांसि पुक्तीभृतानि सन्तीति ज्ञापितम् । अथवा । संहतिः समूहः तं कलयित दूरीकरोतीत्यपि सम्बन्धो ज्ञेयः । अयमेव महानुभावो निह्निपतः । अथवा । पूर्व वसुदेवदेवक्योः कंसकृतक्वेशेन महती चिन्ता स्थिता, भगवत्प्रवेशे सा सर्वापि निवृत्तेत्यपि एतन्नामा सूचितम् । तथा चोक्तं 'दुरासदो दुर्विषद ' इत्यादिना मूले ॥ ८॥

अतः परमावतारस्य मुख्यप्रयोजनज्ञापकं नामाहुः---

# भक्तिमार्गप्रवर्तकाय नम इति॥ ९॥

भक्तिमार्गेत्यत्र मधुरास्थाः पूर्वं कर्मनिष्ठितास्तत्प्रवर्तकास्तेषामपि भगवदीयत्वाशिरोधार्थं तिद्व्छ्या निमित्तभः कंसद्वारा तं निवार्यं कं सारयतीत्यनेन तेषां फलदानार्थं भक्तिमार्गं प्रवर्त्यं सर्वागोचरे प्रादुर्भ्य शुद्धसत्त्वात्मकभृतयोरानन्दं दत्वा भक्तिमार्गः प्रकटितः, ततो मुदाप्छुतो गवामयुतं मनसा दत्वा माहात्म्यज्ञामपूर्वकक्षेहाकुलतयोक्तं 'स्मुद्धिने भवद्धेतोः कंसादहमधीर-धी'रित्यत्र । अन्यथा न वदेदिति भावः! किश्च । शुद्धसत्त्वात्मकभगवदाधारभृतस्य अन्यथा क्षेत्राप्तन्तित्वत्र । स्मात्राद्धं भावस्य विव्या वैयासे ये च मानुषाः । भौतिकाश्चकथं क्षेत्रा वाधन्ते हरि-

संश्रयादित्यादिवाधशंकानिराकरणपूर्वकं भगवता अंगीकारार्थमेव तथा कृतम् । 'यस्याहमनुगृह्णामी' त्यादिवाक्यात्स्वजनात्पृथक्कृत्यांगीकृतवानतो भगवदिच्छया सर्व घटते इति भावः।
अन्तःप्रवेशानन्तरं वसुदेवदेवकीनिरोधस्तु जात इति भक्तिमार्गप्रवृत्तिर्जातेति तादशं नामोकिमिति भावः ॥ ९ ॥

ननु भक्तिप्रवृत्ताविष सर्वेषां फलं कीदशं भविष्यति, एकरूपमेव बहुरूपं वेत्याशंक्या-ग्रिमं नामाहुः।

#### भक्तजनकल्पष्टक्षाय नम इति ॥ १० ॥

भक्तजनानां करूपवृक्षरूपः । करूपवृक्षो यथा यस्याकांक्षा तथा तां पूरयति, तथा यादशो भक्तो यया रीत्या भजते, तादशमेव तस्मै फलं ददातीति भावः । एतत्सर्व गर्भस्तुतौ स्फुटी-कृतमिति तत्सूचकं नाम ज्ञेयमिदम् ॥ १० ॥

अतःपरं साक्षादाविर्भृतस्य नामाहुः ।

#### देवकीनन्द्रनाथ नम इति ॥ ११ ॥

अकस्मात्साक्षात्परमानन्दस्वरूपप्राकट्ये तस्याः परमानन्द एव जात इति तथैव नामोक्तम् । किञ्च । देवक्यां सर्वदेवतासान्तिष्यं 'देवक्यां देवरूपिण्यामि ' त्यत्रोक्तम् । तेन प्राकट्यसमये सर्वेषां देवानां स्वत एवानन्दाविभावो जात इति युक्तमेवेत्यप्येतलामा सूच्यते । एवं सित 'अथ सर्वगुणोपेत ' इत्यारभ्य 'प्राच्यां दिशीन्दुरिवे ' त्यन्तश्लोकतात्पर्यद्योतकिमिदं नामेति क्षेयम् । तेन यथा प्राच्यामिन्दुप्राकट्यं, तथा देवक्यां पुरुषोत्तमस्य । स यथा रात्रावेव तत्रापि तारकाणामानन्ददायी, तथायमपि स्त्रीणामये भविष्यतीति सूचितम् । अत एव स्त्रीवाचकत्वेन देवकीपदमुक्तम् । इदं तु मूल्कूपमेवेत्यस्येवावतारक्षपत्वं चेति तत्तत्कार्यार्थे तत्तदंशेन सहावतार इति देवक्यां प्रश्चमनांश इति स्चकमिदं नामेति बाल्लीलान्तःपातित्व-मपि सूचितम् । अत एव पुत्रत्वद्योतकनन्दनपदं दत्तम् । तथाचोक्तं 'जायमाने जनार्दन ' इत्यस्य विवरणे । एवं सन्दर्भेऽवतारत्रयमिति । धर्मरक्षकत्वेनानिरुद्धः । मुक्तिदानार्थमज्ञान-निवृत्तिद्वारा संकर्षणः । देवक्यां प्रश्चम्न इति ॥ ११॥

एवं सकलकलापूर्णः सिचदानन्दविग्रहो भगवान् देवकीवसुदेवयोरग्रेऽकस्मात्प्रादुर्भूत इति अग्रे आश्चर्यवर्णनमिति द्योतकं नामाहुः।

## वसुदेवदेवकीपु॰चपुञ्जफलाय नम इति ॥ १२ ॥

वसुदेवदेवक्योः पुण्यानां पुझः राशिः । पुण्यपदेन भाग्यमपि सूचितम् । भाग्यव्यतिरे-केणेतादृशं फलं न भवति । तस्य फलरूप एवायं प्रकटः । भाग्यानां पुण्यानां च तत्रापि चिर-सश्चितानां राशीभूतानां फलरूपः । न तु साधारणानामित्यर्थः । एतेन फलस्यालौकिकत्वात्त-त्कारणभूतभाग्यानामप्यलौकिकत्वं सूचितम् । कार्यकारणयोरेकजातीयत्वनियमात् । यद्यपि पूर्वजन्मन्येताभ्यां परमं तपः कृतं, तथापि तपस्तु साधनं भवति । भगवाँस्तु साधनासाध्य इति मूलेच्छाया एव कारणत्वाद्वरदानेन तपसोप्यलैकिककरणत्वाद्धाग्यानामप्यलैकिकत्वं सम्पन्नमिति तत्फलरूपत्वमेवेति भावः । अथवा । वसुदेवः शुद्धसत्त्वात्मकः भगवदाविभावस्थानभूतः । देवकी सर्वदेवतामयी विष्णुरूपा चेति सर्वेषां भाग्यानां समुदायोत्र निरूपितः । अत
एव पुञ्जपदम् । तदा तत्फलरूपत्वेनाविभावो युक्त एवेति भावः । यद्यपि सर्वेषामर्थे प्रादुर्भावस्तथापि प्रादुर्भावस्थानरूपावेतावेवेत्येतद्भाग्यफलरूपत्वमेवोक्तम् । अत एवाग्रे बाललीलानुभवोऽप्यान्तरो मनोरथात्मको निरूपित 'एतावन्ति दिनान्यासन्ति' त्यादिकारिकाभिः ॥ १२ ॥

यद्यपि भगवानिवलालौकिकधर्मप्राकट्यसिहत एव प्रकटस्तथापि तत्तद्धकानां तत्तन्म-नोरथपूरणं कर्तव्यमिति सर्वदा लौकिकधर्मप्राकट्ये भक्तानां तन्माहात्म्यज्ञानेन मुक्तिरेव-स्यान्न भक्तिमार्गरीत्या स्वरूपानुभव इति भक्तेषु माहात्म्यज्ञानेपि लौकिकमाव एव दृढीकृत इति तादृशं नामाहुः ।

# देवकीमनः प्रमोद्जनकाय नम इति ॥ १३ ॥

एतावत्पर्यन्तमलौकिकरूपं दृष्ट्वा परमानन्देनाश्चर्यरसे मझैव स्थिता । अतःपरं तादृशे पुत्रबुद्धिरेवामूल तु माहात्म्यबुद्धिः। एतादृशोयं मम पुत्र इति स्नेहरस एवाविर्मृतः । अत एव
'जन्म ते मय्यसौ पापो मा विद्यात् ' 'उपसंहर विश्वात्मन् ' 'समुद्धिने भवद्धेतो 'रित्यादि
प्रार्थना । ततो भगवाँस्तयोः पश्यतोरेव प्राकृतः शिशुर्वमूव । अच्छिन्नमालः बस्तिसहितः ।
तदा देवकीमनिस प्रमोदो जातः । अलौकिके धर्मे प्रकटे गोपियतुं न शक्यते, रूपान्तरे त्वन्यत्रापि स्थापियतुं शक्यत इति कंसकृतोपद्रवशंकाजनितोद्धेगस्य निवृत्तेः पुत्रवात्सल्यक्रपधर्मे
प्रकटे प्रमोदः सिद्ध इति देवक्या मनसः प्रकृष्टो मोदस्तज्जनकाय ॥ १२ ॥

ननु साक्षाद्भगवति प्रकटे तु तत्त्वबुद्धिः कथं भवेत्तत्राहुः ।

## ब्रह्मादिभक्तवाक्परिपालकाय नम इति ॥ १४ ॥

अयं भावः । एतौ ब्रह्मणा प्रजोत्पादनार्थमाइसौ, तदा पुनः परमं तपः कृतवन्तौ, भगवदात्पकतया तपः कृतिमिति भगवान्प्रसन्नो जातः, तथापि प्रजासर्गार्थमाइसाविति कामनया तपः कृतमिति भगवत्स्वरूपाइगोनेन परमसौन्द्यीतिशययुक्तं भगवन्तं दृष्ट्वापि तत्सदृशं सुतमेव वृतवन्तौ तदा
वारत्रयं भगवानेव पुत्ररूपत्वेन प्रकटः पृष्टिगमों वामनो देवकीनन्दनश्चेति । इदानीमिपि प्रयुस्नाशेन सृष्टिमेव करिष्यतीति ब्रह्माझापरिपालनं कृतम् । तथा च ब्रह्मादीनां भक्तानां वाक्यं
प्रजासर्गकरणरूपं तस्य परिपालक इति लौकिकभाव एवोत्पादितो, न तु भगवद्भावः । अत एव
'मोहितौ मम मायये'त्युक्तम् । अथवा । ब्रह्मादिप्रार्थनायामहं प्रादुर्भविष्यामीति पूर्वं यद्धाक्यमुक्तं, तस्य परिपालकाय सत्यप्रतिज्ञायेत्यर्थः । अत एव 'विखनसार्थित' इत्यादि वचनम् । न
केवलं ब्रह्मवाक्यमेव कृतं, किन्तु सर्वेषां भक्तानां यद्देयं प्रतिज्ञातं तस्य सर्वस्य पालक इति
आदिशब्देन परीत्युपसर्गण च ज्ञापितम् । एवं सति मुख्यतम् निरुद्धभक्तेम्य आनंददानार्थमाविर्माव इति प्राकृतिशाशुर्भत्वा अलैकिकवेदातीतसदानंद्रस्य प्रान्य अने गमन-

मिति निरूपितम् । यद्यप्यत्र साक्षात्पूर्णप्राकट्यानन्तरं तादृशानन्देन तत्स्वरूपावलोकनकमेण 'तमद्भुतं वालक 'मित्यादिनाम्नां कथनं युक्तम् । न तु तद्विहाय पूर्वमेव वभूव प्राकृतः शिशुरित्येतत्सामयिकनामकथनं, तथापि 'पुरुषोत्तमस्तु नंदगृह एवे 'ति वाक्याङ्गीलास्थ-भक्तानामर्थे मुख्यतया तत्रैव प्राकट्यं, परं तु मायावरणसिहतं, राजससात्त्विकभक्तानामपि निरोधः कर्तव्यः । वंशसंबंधिकार्यं भूभारहरणादिकार्यं च कर्तव्यमिति वसुदेवदेवकीगृहे तदावरणं दूरीकृत्यः प्रादुर्भृतः । एतत्कार्यं त्वधुना न कर्तुं शक्यम् , 'उपसंहर'। 'समुद्विने 'इत्यादिवचनानुपपत्तेः । अतस्तत्स्वरूपमन्तर्भाव्य तदतीतं सदानन्दस्वरूपं प्रकटीकृत्य वजमागतवानिति तद्कथनं स्वरूपकार्यकारणाभावात् । किश्च । आदौ भगवानमुग्धमावप्रदर्शनेन भक्तानां लौकिकभावस्थापनपूर्वकं लीलां कृतवात्र तु माहात्म्यज्ञापनपूर्वकमन्यथा बाललीलानुकरणं न स्यात् । यद्यपि पृतनादिमारणे माहात्म्यख्यापकानि नामानि बाललीलायामुक्तानि, प्रौढली-लायां तु माहात्म्यज्ञानपूर्वक एव स्नेहो दृढीकर्तव्य इति तत्रोक्तानीति सर्वमवदातम् ॥ १५॥

अतःपरं मथुरातो निर्गमनसमये मायाकार्यं वृष्टिगर्जनादिकं जातं तद्वसुदेवस्यापि खेदहेतुर्भवतीति तन्निवारणार्थं 'शेषोन्वगादि' ति तत्सूचकं नामाहुः ।

# रेषादिभक्तसेवितचरणाय नम इति ॥ १५ ॥

आदिपदेन मायावृष्टिगर्जनादयो ज्ञेयाः । माया सर्वव्यामोहकत्रीं । वृष्टिर्गर्जनं च सर्वेषामनुत्थाने हेतुः । तत्राप्युपांशुगर्जनम् । अन्यथाधिकगर्जनेनैव जागरणं स्यादित्येतत्सर्वं सेवारूपमेवेति तद्यञ्जकमादिपदं दत्तम् । नो चेत्तत्समये शेषव्यतिरिक्तस्याभावादादिपदमप्रयोजनकं स्यादिति भावः । शेषो यथा सर्वदा शब्यादिरूपत्वेन सेवकः । तथा मायाप्येवं कार्ये साधिका दासीवदिति सर्व सुस्थम् । यद्यपि वृष्ट्यादिकार्यं प्रथमं, पश्चाच्छेषागमनं, तथापि वृष्ट्यादिवस्येदेवस्य दुःखहेतुत्वाद्रौणत्वम् । शेषस्य तिव्वारकत्वानमुख्यत्विमिति प्रथमं शेष एवोक्तः । एवं शेषस्य निरोध एव निरूपितस्तदर्थमेव प्रकट इति ॥ १५ ॥

अतःपरं यमुनानिकटे समागतस्य तिन्नरोधकर्तृकं नामाहः।

# कालिन्दीवेगहर्त्रे नम इति ॥ १६ ॥

कालिन्या यो वेगः स्वभावकृतः कालकृतश्चीते द्विविधः । तदुक्तं ' भयानकावते ' ति-श्चोकविवरणे। तस्य हर्ता तादृशाय। एतेनोभयदोषानिप दूरीकृत्य पश्चात्स्वाभिमुखीं कृतवानिति स्वितम्। एवंकरणे हेतुः कालिन्दिति। यतः कलिन्दस्य पुत्री। स तु कलिं व्यतिति कलिखंडनैक-स्वभावस्तत्पुत्र्यपि तादृश्यपेक्षिता। सा चेत् त्रिदोषग्रस्ता प्रवाहरूपेत्यनुचितमिति करणया प्रवाह-स्थिति त्याजयित्वा स्वसंमुखीकृतवानिति भावः। अत एव मूलस्थयमुनापदं विहाय नानिन कालिन्दीपदमुक्तम्। तेन स्वभावपरावर्तकत्वं भगवत उक्तम् । अतः परिमयमिप पितृधर्म-वती आतेति पितृनान्ना निर्देशः कृतः। एवं प्रवाहस्थोपि भगवत्सम्मुखो भवति चेत्तदा पूर्व-स्थावं विहायोत्तमस्वभावो भवति, स्वयं पुनरन्येषामिप दोषान्दूरीकृत्योत्तमस्वभावं करोतिति स्चितम् । कालिन्दीपदेनान्योपि भावः स्च्यते । तथा हि । कलिर्भगवता सह कलहः भक्तानामन्योन्यकलहो वा तं द्यति खण्डयति तादृशी कालिन्दी । कलहस्तु भगवदाविभीवानन्तरं
तत्मयोगे मति भवेच तद्भावात् । कलहाभावेन कथं मम कलहखण्डनस्पो धर्मः सेत्स्यतीति
चिन्ताजनितो यस्तस्या वेगस्तस्य हर्ता । मगवत्प्रादुर्भावो जात इति संयोगो भविष्यति, कल्तहोपि भविष्यति, मदीयो धर्मोपि सेत्स्यतीति भावः । अत एव सन्तोषेण मार्ग ददौ । एतदेवाप्रे
'लक्ष्मीभिः सह क्रींडां करिष्यती'ति सन्तोषादेव मार्ग ददाविति विवरणे विवृतम् । किश्व ।
सर्वेषां गतिप्रदत्वान्मार्गदाता भगवान् , भगवतोपि मार्गदायिनी कालिन्दीति परमोत्कर्षो
निस्तिपतः ॥ १६ ॥

ततो मार्गवन्नदीमुत्तीर्थ गोकुले गतस्य नामाहुः।

## योगमायाधिपतये नम इति ॥ १७ ॥

भक्तेषु योगार्थ या माया अन्तरङ्गा तस्या अधिपतिः अध्यापकोध्यक्ष इत्यर्थः । अतं । एव आज्ञाकार्य कृतवती यशोदायां स्वप्राकट्यं विधाय सर्वान् विमोहवतीति भावः । किश्व । भगवानिधिपतिरिति तदाज्ञया स्वयमन्यत्रापि गतवतीत्यपि सुचितम् ॥ १७ ॥

ततों यशोदाशयने स्थापनानन्तरं गोकुलपतित्वेन प्रकट इति तादृशं नामाहुः ।

# गोकुलपतये नम इति॥ १८॥

अयं भावः । संपूर्णगोकुलस्य राजा नन्दः । स चैतावत्पर्यतमपुत्रः । पुत्रे जाते एवाग्रेषि तत्पितित्वं निर्वहतीति प्रथमं गोकुलपितत्वेनैव नामोक्तम् । सर्वथा पितत्वधमी भगवत्येवेति पितपदं दूराभिप्रायकिमिति भावः । एतेन संपूर्णगोकुलं स्वपरिग्रहत्वेनैव गृहीतिमित्यिष सूचितम् । अत एवाग्रेषि भन्नाथं मत्परिग्रहमि 'त्युक्तम् । एवं सामान्यतः सर्वस्यैव गोकुलपितः पितवद्रक्षक-इत्युक्तम् ॥ १८ ॥

अतः परं यत्र पतित्वधर्मः प्रकटीकृतस्तद्धिशिष्टं नामाहुः ।

#### गोपीजनवस्त्रभाय नम इति ॥ १९ ॥

गोपीजनानां वहनः परमित्रयः। गोपीजनाश्च वहना यस्येति परस्परं भावस्येक्यं निरू-पितम्। तेनोभयोरिप परमरसानन्दाविभावो जात इति ज्ञापितम्। यथा चिरकालिमिलितयोः प्रिययोस्तथेति भावः। एतदेवोक्तं 'नवकुंकुमे 'त्यस्य तात्पर्यव्यक्तके 'गन्धो रूपं तथा स्पर्श' इत्यनेन ॥ १९॥

ततस्तदानन्दजनितोत्सवज्ञापकं नामाहुः।

# गोकुलोत्सवाय नम् इति ॥ २० ॥

संपूर्णगोकुलस्य गोकुले वा उत्सवरूपः प्रकटोयमिति सर्वेषां मनसि परमानदेव अस्य-मये उत्सवो जात इति भगवदनुभाव एवोक्तः । अथवा । गोकुलस्य उत्सवो यस्य सरस्यास । एवं सत्यत्र भक्तावलोकनेन भगवतोप्युत्सवो जात इति सूचितम्। अत एव सर्वेषां सकलभूषणा-धलंकरणपूर्वकमागमनमुक्तम्। एवं 'नन्दस्त्वात्मज ' इत्यारभ्य 'नवनीतेश्च चिक्षिपु ' रित्यन्तो-त्सवसूचकमिदं नाम ज्ञेयम् ॥ २०॥

ततोत्रे दानमहोत्सवसूचकं नामाहुः।

#### अखिलाशापूरकाय नम इति ॥ २१ ॥

अखिलानामाशायाः पूरकः। केचन ब्राह्मणा विद्यावंतः।केचन याचकाश्च सूतमागधबन्दिनः। काश्चित्तियोपि। ते सर्वे नन्दस्य गृहे पुत्रो भवति चेत्तदा वयमेतदेव याचयाम इति, यशोदायाः पुत्रश्चेद्भवेत्तदा वयमिदमेव मनोभिलितं प्रहीण्याम इत्याशावन्तः स्थिताः। भक्तानां प्रादुर्भाव एवाभिलित इति स्वप्राकटचेन सर्वेषां आशापूरको जातः। अत एव नन्दोपि महामना जात इति यस्य यदभिलितं तदेव तसे ददाति। नन्दद्वारा तदाशापूरको जात इति भावः। भक्तानामाशां स्वयं साक्षात्पूरिण्यतीत्याशापूरकत्वधमों भगवत एव निह्मपितः। किश्च । ' अवाद्यन्त विचित्राणि वादित्राणी'ति वाक्यात्तदुद्धोषेणाखिलामु दिक्षु कीर्तिः पूरिता। भगवदाविर्भावो जात इत्याशापदेन सूचितम्। एतेनासुरन्यतिरिक्तानां सर्वेषामानंदो जात इति ज्ञापितम्॥ २१॥

अतः परं यशोदाया अप्याशापूरकं नामाहुः ।

#### यशोदास्तनन्धयाय नम इति ॥ २२ ॥

यशोदायाः सर्वदेदमेव दुःखं स्थितं, कदा मे पुत्रो भविष्यति, कदा स्तनपानलाल-नादिकं करिष्यामीति । एतदेवोक्तं 'यच दुःखं यशोदाया ' इति निरोधवर्णने । तदुःखिमदानीं गतिमिति साऽशा पूरितेति तादृशं नामोक्तम् । एवं स्नति नालच्छेदनानन्तरं स्नानानन्तरं शयने मातृपार्श्वे स्थापितः पुत्रः स्वत एव स्तनाकांक्षी प्रवर्तते, माता वा स्वतः स्तनं पाययतीति तत्सा-मियकं नाम शेयम् । परं त्वाशापूरकत्वात्तत्प्रकरणे धृतमिति सर्वमनवद्यम् ॥ २२ ॥

एवमेव नन्दस्याशापूरको जात इति तादृशं नामाहुः।

#### नन्दमनोमोदकाय नम इति ॥ २३ ॥

नन्दस्यापि पुत्रोत्पत्त्याशया तत्तन्मनोरथाः स्थितास्ते इदानीं पूर्णा जाता इति भमेतादृशं दिनं जातं परमभाग्ययोगेनेति प्रमोदेनाक्रीडनकाद्युत्तमवस्त्वानयनार्थं मथुरागमनिमिति तत्सूच-कमिदं नामेति झेयम्। एतदेवोक्तं 'भगवदर्थमुत्तमवस्तूनामानयनार्थं मथुरां गतवानि ' तिविवरणे।

एतन्मध्ये पूतना आगतेति तां मारितवानिति तादृशं नामाहुः ।

#### पूतनान्तकाय मम इति ॥ २४ ॥

अयं भावः । भगवान् भक्तानामानन्ददानार्थं निरोधार्थं च प्रकट इत्युभयमपि पश्चपर्वा-विद्यानिवृत्तिं विना न सम्भवतीति प्रथममविद्यारूपा पूतनैव मारिता । तथाचोक्तम् । 'अविद्या पूतना नष्टा '। 'अतः परं निरोधः सुगम ' इति । किश्च । एतद्वधेन वजसम्बन्धिबालानामपि रक्षा कृता । एतदेवोक्त 'मेकं भगवतः कार्यं बहुर्थानां च साधक'मिति । यद्यपीदमलौकिक- मेव माहात्म्यं दिश्वतमवस्थासाधनविरुद्धत्वात्, तथापि मुग्यभायेनैव कार्य कृतवानिति सर्वेषु छौकिकभाव एव स्थापितो, न त्वलोकिकं ज्ञानं जनितं बाललीलायामिति सर्वमनवद्यम् । नन्वेवं मुग्धभावे मारणप्रकारज्ञानं मुक्तिदानं च कथं मंभवेदित्याशंक्य हेतुभूतं नामाहुः।

#### सुकृतज्ञाय नम इति ॥ २५ ॥

मुष्टु शोभनं मुत्तरां वा यत्कर्तव्यं तज्जानाति । एतत्सर्व 'गादं कराभ्यां भगवा'नित्यस्मिन् श्लोके भगवत्यदार्थकथनेन निरूपितम् । तत्रेश्वरत्वात्लीमारणदोषः परिहृतः । वरिवत्त्वात्तन्मारणादिमामर्थ्यम् । यशःस्वित्वादलौकिकचरित्रकरणम् । श्रीयुक्तत्वात्र प्रकारान्तरेण
मारणम् । तादृशशोभानाशप्रमङ्गात् । ज्ञानित्वात्तस्य दोषपरिज्ञानेन मारणावश्यकत्वम् । वैराग्ययुक्तत्वाहैत्यपक्षवये न दोष इति हेतुषद्वमिति । अत एव गुणैर्धमिणा च मोक्षदानमप्युक्तम् ।
अथवा । सुष्टु कृतं यत्पृतनायास्तज्जानाति । अयं भावः । इयं ममस्तव्रजसंबंधिबालकान्मस्वितवती तस्मिन्समये अयं भगवानिति सर्वेषु भगवद्वुद्धा भक्षणं कृतिमिति तावन्मात्रं शोभनकृतज्ञानेन मुक्तिर्वता । किश्व । भगवद्वुद्ध्या यहणे बालकानां तदंतःप्रवेशिप नासुरभावप्रवेशोमृदित्यपि सुकृतत्वेन ज्ञानातीति मोक्षदानम् । एतेनेहक्प्रकारेणापि भगवत्संबन्धश्चेत्तदा भगवान्
स्वानुरूषं फलं ददातीति भावः । किश्व । पूतना भगवद्भमेण बालकान्मस्वितवतीति मदर्थे मारितानां त्रजसंबन्धिनामेषामासुरसंबन्धोम्दिति सुष्टु कृतं ज्ञानातीत्यपि ज्ञापनार्थं तथोक्तम् । अतएव प्राणद्वारा तान्स्वांतिनाय, तस्या अपि मुक्तिर्त्ता, पुनराविश्य तथा करणाभावार्थमिति भावः ।

अत एवैतन्नामोत्तवा तत्कार्यसूचकं नामाहुः।

#### पुतनामोक्षदान्त्रे नम इति ॥ २६ ॥

अतःपरं निरोधःसुगम इति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### भक्तमनोरोधकाय नम इति ॥ २७ ॥

एतावत्पर्यन्तमस्माभिरसावधानतया स्थितमिति मध्येगृहं तत्रापि बालकिनकटे इय-मागता । अतःपरं सावधानेन स्थातव्यमिति सर्वैभगवित्रष्टं चित्तं कृत्वा स्थितमिति भक्तानां निरोधः कृत इत्युक्तम् । भक्तमनोरोधकायेति ॥ २७ ॥

अतः परं पूतना मारणानन्तरं तस्याः स्वरूपं दृष्टा शब्दं च श्रुत्वा सर्वे भीताः तस्या इदये क्रीडन्तं भयरहितं स्वापेक्षयोत्कृष्टं भगवन्तं दृष्टवन्त इति तद्द्योतकं नामाहुः।

# गोकुलाभयदानचरित्राय नम इति॥ २८॥

गोकुलस्याभयदानार्थं चरित्रं यस्य । तस्या उरिम कीडया स्वस्याभयभावः सूचितं इत्यतः परं सर्वस्यापि गोकुलस्याभयमेवेति ज्ञापितम्। अत एव तदारम्य जाते भयेपि भयकृत्यं न जातं, किन्तु भयकारक एव नष्ट इति भावः ॥ २८॥

अतः परं भगवान्तिरोधार्थं प्रकट इति प्रपश्चासक्तौ सः न भवतीति विशेषेण तन्निवृत्तिं करोतीति तादशं नामाहुः ।

#### भक्तप्रपश्चविस्पारकाय नम इति ॥ २९ ॥

इदं त्वौत्थानिके कर्मणि भगवति स्नानाद्यकंकरणान्ताम्युद्यिकविधाने तदुत्सवाविधा यशोदा जातेति तत्स्चकं नाम श्रेयम्। एतेन भगवित विशेषासिक्तः सूचिता। पश्चात्तादृशं वा बालकं संजातिवृद्धां शयनं कारितवती। ततः समागतलोकसंपूजनेन भगवन्तं विस्मृत्य पुनः लीकिकासका जाता। एवमन्येषां ब्राह्मणादीनां तद्त्तवस्तुग्रहणासिक्तरेव जाता, न तु भगविद्वचार इति सर्वेषां बिहर्मुखता जाता। एतदेवोक्तं 'सङ्गातिनद्राक्ष'मित्यत्र ॥ २९ ॥

भगवतो ज्ञानशक्तिनिमीलने परमार्थदृष्टिस्तिरोहिता भवतीति युक्तमेवेति तदा साक्षाद्धग-वति विद्यमाने तं विहायान्यत्रासिकरनुचितेति तां दूरीकृतवानिति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### शकटभेद्नबालचरित्राय नम इति ॥ ३० ॥

शकटमेदनरूपं बालचरित्रं यस्येति । अयं भावः । एवं लौकिकासक्ता यदा दृष्टा तदा मदीया अपि एवं बहिर्मुखा भवन्तीति रोदनं कृतवान् । तेन कार्यासिद्धं ज्ञात्वा स्वयं स्तनार्थी चरणेन शकटमेवोदिक्षपत् । न हि भगवदुपर्यन्ये रसाः स्थापियतुं शक्यन्त इति । अत एव बहिर्मुखतायां कस्यापि विनियोगो मा भवत्विति सर्वरसानां पातनम् । अत एव 'लोके स्वास्थ्यं तथा वेदे ' 'लोकार्थी चेद्रजेत्' 'त्रैवर्गिका या से ' त्यादिवचनानि निरूपितानि । किश्च । 'अधःशयानस्ये' त्युक्त्या छायार्थं तत्र शायितो भगवान्वहिर्मुखतायां तत्संविच्छाया-मपि नांगीकृतवानित्यपि सूचितम् । तदा पुनलैंकिकनाशात्तदुत्पातं मत्वा तद्भयेन भगवित्रष्टा जातेति प्रपश्चविस्मारकत्वं निरोधकर्तृत्वं चोक्तं नामद्वयेनेति भावः । पूर्वं पूतनावथे रक्षाकरणे वाग्विनियोग इति वाचिनकितरोधः सिद्धः । शकटभक्ते भगवदर्थे कायिकव्यापारो जात इति कायिक उक्तः ॥ ३० ॥

अतः परं मानसो निरोध उच्यते इति तादृशं नामाहुः ।

# तृणावतिविमर्दकाय नम इति ॥ २१ ॥

'गोकुलं सर्वमावृण्व'ितत्यत्र वात्यारूपेण तृणावर्तागमने सित स्वस्थापितस्थले भगवद-दर्शनेन मूर्च्छापर्यन्तं महद्दुःखं जातं मातृचरणानां तेन मनो भगवित्रष्ठमभूदिति मानसो निरोधो-प्युक्तः । अग्रीप तृणावर्तमारणानन्तरं प्राप्तौ 'मृत्युमुखात्प्रमुक्त' मित्याद्यक्तचा परमाश्चर्यरसेन प्रपश्चविस्मृतौ केवलभगवदासिक्तजनितपरमानन्देन मानस एव स उक्त इति भावः । एवमद्भुत-चरित्रं दृष्ट्या सर्वे नन्दादयो विचारितवन्तः । एतदुक्तं ' अहो बतात्यद्भुत ' मिति । तन्न कृत्रिमभगवक्त्वज्ञानं जातं स्वपुत्रे इत्युक्तम् ॥ ३१ ॥

परन्तु यावत्पर्यन्तं भगवत्यसंभावना न निर्वतते, तावत्पर्यन्तं दृढासिक्तर्ने भवतीत्यसंभा-वनानिवृत्त्यर्थे स्वसिन्नेव तादशं रूपं प्रदर्शितवान् । तत्र पुनः भक्तचा विना साक्षाद्भगवद्भानं न भवतीति प्रथमं भक्तिनिरूपकं नामाहुः ।

#### भक्तिस्वासक्तिजनकाय नमं इति ॥ ३२ ॥

भक्तचा कृत्वा स्विश्वासिक्तं जनयतीति ताह्याय । अयं भावः । एकिसिन्समये पुत्रस्नेहेन स्वांके पुत्रमारोप्य परमरुचिरिसतसिहतं परमसौन्दर्यमनोहरमुखं लालयन्ती जाता ।
भुग्वस्य सितसिहतेन मोहकत्वं भिक्तिरूपत्वेन स्वसिन्नेव स्नेहासिक्तजनकत्वं चोक्तम् । तत्रापि
भिक्तिरूपत्वेन स्वकीयमपि स्नेहं ज्ञापयतीति विशेषतः स्वासिक्तिसाधकत्वमुक्तम् ॥ ३२ ॥

एवं पूर्व भक्तिमुक्तवा ज्ञानं निरूपयन्तस्तज्ज्ञापकमित्रमं नामाहुः।

#### यशोदामोहनाशकाय नम इति ॥ ३३ ॥

भक्तचनन्तरं स्वमुखे सर्वब्रह्माण्डं दर्शयामासेति तद्द्रीने प्रपश्चाधारत्वेन ब्रह्मज्ञानमपि जातिमत्यसंभावनाबुद्धिनिवृत्तेति तथा नामोक्तिमिति भावः । परन्तु मातृचरणानां पुत्रे स्नेहः स्वरूपतो यद्यप्यलौकिकस्तथापि प्रथमत एव पुत्रे लौकिकविजातीयधर्मदर्शनस्य भयजनकत्वा-दन्यथा संभावनया प्राणस्थितिरेव न स्यादिति क्रमेण तथा ज्ञानसंपादनार्थं तत्सर्वं तिरोधाय विस्मयरसमुत्पाद्य लौकिकसमानः पुत्रत्वभावरूप एव स्थापित इति भावः । अथवा । पुत्रे तथा दर्शनेन विस्मयरसेन मुग्धेति तन्मोहं नाशियत्वा पुत्रत्वभाव एव स्थापित इति तथा नामोक्तम्।

अतः परं नामकरणसंबन्धिनामानि निरूपयन्ति ।

#### रामानुजाय नम इति ॥ ३४ ॥

प्रथमं रामानुजायेति नाम कथनस्यायं भावः। मूले 'बालयोरनयोः संस्का-रान्कर्तुमर्हसी ' त्युक्त्या नन्दस्य स्वपुत्रवसुदेवपुत्रयोर्भेदो नास्तीति ज्ञापितम् । अतिमहतां परमसुहृदयानां ताद्दशस्वभावत्वात् । एवं मातृचरणानामपि तथैव भाव इति ' कुमारास्ते-यजोप्यय'मितिवाक्येऽयजपदेन सूचितम् । एवं सति नन्दाभेदबुद्धि ज्ञात्वा गर्गोपि प्रथमं रामस्यैव नामकरणं कृतवान् , अन्यथा नन्दगृहे कृष्ण एव ज्येष्ठ इति तत्कथं कुर्यात् । तत्करणस्य संशयजनकत्वादपीति तदनुजत्वेन नामकथनं युक्तमेवत्यर्थः । किश्च । रामस्या-नुज इति पूर्वे रामोस्मद्रहे जातः पश्चादयं जात इति रामजन्मैवास्मद्भाग्यरूपं यतस्तदागम-नेसाकमपि पुत्रो जात इति रामः सर्वथायज एवायमनुज इति नन्दाशयद्योतकत्वेन श्रीमदा-चार्थैः प्रथममेतदेव नामोक्तमिति भावः । किश्व । अत्र निरोधेन स्वासिक्तः साध्या । सा स्थायीभावस्य प्रवृद्धौ भवतीति । शृङ्गाररसस्थायीभावो रतिस्तद्वर्धकत्वं स्वरूपधर्मस्तद्धर्मरूपो रामः। अत एव रमयतीति राम इति रतिवर्धकत्वमुक्तं रामस्य। तादृशस्यानुजः अनु पश्चा-ज्जायते प्रकटो भवतीत्यर्थः । रतिवर्धकत्वेन सर्वेषां हृदि रतिं वर्धयित्वा पूर्वमन्तःप्रकटी-भवतीति पश्चाद्वहिरपीत्याशयेन रामानुजायेत्युक्तम् । किश्च । रामो वेदात्मकः क्रियाशक्ति-रूपस्तमनुलक्षीकृत्य प्रकटो भवतीति यत्र वेदोक्तधर्मस्तत्र प्रकटीभवतीत्यर्थः । अत एव लीलायां सर्वत्र बलदेवसाहित्यम् । तं पुरस्कृत्यैव लीलां करोतीति तथोक्तम् । आवेशद्वारापि तथेति वा । अतः परं भक्तान्तःकरणे रतिं वर्धायित्वा भावरूपः स तत्र स्थितो भवतीति तत्सूचकं नामाहुः।

कृष्णाय नम इति ॥ ३५ ॥

भावात्मकमदानन्दस्वरूपायेत्यर्थः । अन्तः प्रकटीभूय स्वरूपानन्दं ददातीति भावः ॥३५॥ तत्सूचकमित्रमं नामाहुः ।

वासुदेवाय नम इति ॥ ३६ ॥

वासुदेवस्तु मोक्षदातेति प्रपश्चिविस्मृतिपूर्वकभगवदासकत्या स्वरूपानन्दानुभवेन प्रतिक्ष-णं लयावस्था भवति भक्तानामिति तथोक्तम् । अत्र वर्णपरत्वेन कृष्णपदार्थः । 'प्रागयं वसुदे-वस्ये 'ति श्लोक वसुदेवपुत्रत्वेन वासुदेवपदार्थश्च स्पष्ट एवेति तत्कथनम् । तथा च भावार्थ एव स्फुटीकृत इति भावः ॥ ३६ ॥

एवं मुख्यप्रयोजनरूपं नामत्रयमुक्त्वा गुणयोगादनन्तनामेति तत्सूचकं नामाहुः । अन्नन्तगुणगभीराय नम इति ॥ ३७ ॥

अनन्तगुणैः कृत्वा गभीरस्तलस्पर्शरहितः न केनापि ज्ञातुं शक्यत इत्यर्थः । अत-एव 'बहूनि सन्ति नामानि रूपाणी'त्युक्तम् ॥ ३७ ॥

एवं गुणानामगाधत्वं निरूप्य रूपाणामप्यगाधत्वमाहुः

# अद्धुतकर्मणे नम इति ॥ १८ ॥

अद्भुतानि कर्माणि यस्य । एतेन यादशा गुणा यादशानि रूपाणि सन्ति तादशानि ज्ञात्वा तदेकनिष्ठया चिन्तनीयानीति सूचितम् ॥ ३८॥

नन्बद्धसकर्मणो ज्ञानं कथं भवेदिति तज्ज्ञापकं नामाहुः ।

## गोकुलचिन्तामणये नम इति ॥ ३९॥

गोकुले वा चिन्तामणिः स यथाचिन्तनमात्रेण तत्तिष्टप्रापकः दुःखनाशकश्च, तथायमिप चिन्तनमात्रेण तथिति भावः । तथा हि । पूतनासुपयःपानं यत्कृतं तद्भवतां श्रेयोनिमितम् । यतः पश्चपर्वाऽविद्यारूपा सा नाशिता । शकटः संसारात्मको नाशितः । अविद्याकार्यरूपो मोहात्मकश्च तृणावर्तो मारित इति त्रिदोषदूरीकरणेनाग्रे विश्वदर्शने ज्ञानोत्पादनेन च
' एष वः श्रेय आधास्यदग्रेपि करिष्यती'ति सर्व विवरणे विवृतमिति भावः ॥ ३९ ॥

एवं स्वरूपज्ञानेनानिष्टनिवृत्तिमुक्त्वेष्टप्राप्तिस्वरूपमाहुः।

# गोपगोकुलनन्द्रनाय नम इति ॥ ४० ॥

गोपा गोप्यश्च गोकुलं च तेषां नन्दनः परमानन्दकर्तित्यर्थः । गोपपदेनैव गोप्यः सू-चिताः, गोप्यत्वान्न पृथक्त्वेनोक्ताः । गोकुलपदेन च गोकुलस्थाः सर्वे सूचिताः ॥ ४० ॥ एवं विशिष्टरूपनामान्युक्त्वा समुदायेन समस्तसंकटनिवारकं नामाहुः ।

# भक्तसर्वदुःखनिवारकाय नम इति ॥ ४१ ॥

भक्तानां तत्सामयिकसकलदुःखिनवारकोऽयमेव भविष्यतीति । एतदेवोक्तं 'अनेन सर्वदुर्गाणि यूयमञ्जरतिष्यथे'ति । सर्वदुर्गतरणकथनेनान्तःकरणशत्रूनिष निवारियध्यतीति सचितम् । तदुक्तं 'पुरानेन साधवो दस्युपीडिता ' इति ॥ ४१ ॥

# एवं कर्मकृतं नामद्वयमुक्त्वा गुणकृतं तदाहुः। सहानुभावाय नम इति ॥ ४२ ॥

'य एतिस्मिन्महाभागा ' इत्यस्मिन् श्लोके गुणानां महानुभावत्वं निरूपितम् , अम्बरीषा-दिचरित्रे तथा प्रसिद्धेरिति तत्स्चकमिदं नाम ज्ञेयम् ॥ ४२ ॥

एवं परंपरया गुणानामंनुभाव उक्तः । माक्षात्म्वरूपगुणानामनुभावाः केन ज्ञातुं शक्यन्ते. तेपामनन्तत्वादिति तत्सूचकं नामाहुः ।

## आचिन्त्यगुणकर्मणे नम इति ॥ ४३ ॥

अचिन्त्या गुणाः कर्माणि च यम्येति ॥ ४३ ॥ अतः परं यस्यैतादशा गुणाः कर्माणि च सोयं तव पुत्र इत्युपसंहरन्तस्तत्सूचकं नामाहुः। नारायणाय नम इति ॥ ४४ ॥

एतस्यार्थो 'नारायणसमो गुणै 'रित्यत्र विवृतः । विशेषतिष्टिप्पण्यां स्फुटीकृत इति ततोवगन्तत्रयः । तत्राक्षरं पुरुषोन्तर्यामी चेति नारायणत्रयम् । ब्रह्माण्डमध्ये च नारायणत्रयम् मुक्तम् । यो वेकुण्ठे लक्ष्मीसिहतः । यः सूर्यमण्डले सर्ववेदसिहतः । यो भूमौ ब्राह्मणेषु यज्ञना-रायण इति । एवं षड्भिर्नारायणैः षड्भिर्गुणैरेव समता निरूपिता । कृष्णो धर्मी निरूपित इति परमनिधानरूपोऽयमिति सावधानो भूत्वा प्रपंचविस्मरणपूर्वकं गोपायस्वेति गर्गोक्तैतावत्तात्पर्यज्ञापकमेतन्त्रामोक्तिमिति भावः । विशेषतिष्टिप्पण्यां स्फुटीकृत'मेवं कृष्णोपि करोति व्रजसुंदरी-णा 'मिति ॥ ४४ ॥

एवं निरोधकर्तृत्वेन नामोत्सवसम्बन्धिनामानि निरूप्योपविष्टस्य हरेररूपचलनात्मकली-लाविशिष्टं नामाहुः ।

# व्रजाङ्गणरिङ्गणजानुचरणारविन्दाय नम इति ॥ ४९ ॥

इदं तु ' जानुभ्यां सह पाणिभ्या ' मित्यस्य नाम ज्ञेयम्। अजाङ्गणे यशोदाङ्गणे रिङ्गणमहपगतिरूपं ययोस्तादृशे जान् चरणारिवन्दे च यस्य तादृशाय । मूले रामकेशवपदाभ्यां रितवर्षकत्वकेशकृतसौन्दर्यातिशयवत्वं चाङ्गणिवहरणे ज्ञापितिमिति नाम्नो निरोधसाधकत्वमुक्तम् ।
अञ्चारिवन्दपदेन चरणशोभातिशयो ज्ञापितः । तञ्चापि मध्येऽहपचलनं कदाचिद्ध्मौ शयान
एव भवति, कदाचित्पुनरुत्थानं, उत्थाने च पुनर्गमनम्, एवमनेकधा रूपाणि ध्येयानि, हसद्ध्याणि,
क्षणमुपविष्टानि, क्षणं च प्रचलितानि इत्येतत्सर्वं सुनोधिन्यां निरूपितामित्येतावदिमप्रायज्ञापकमिदं नाम ज्ञेयम् । इयं प्रथमगितिनिरूपिता ॥ ४५ ॥

अतः परमग्रिमगतिविशेषज्ञापकं नामाहुः ।

# **व्रजपङ्काङ्गलेपनाय नम** इति ॥ ४६ ॥

वने यः पंकः गोमयमनितस्तस्याङ्गे लेपनं यस्य ताष्ट्रशाय । रिङ्गणलीलायां बालकस्य तत्सम्बन्धः शोभाकर एव भवति लोकेपि । तत्र यस्याङ्गसम्बन्धेन पंकस्याङ्गरागत्वं सम्पन्नं तस्य शोभाकरत्वे किं वाच्यम् । किश्व । यत्र कर्दमस्याप्यलौकिकत्वं सम्पन्नं तत्र तत्सम्बन्धेन्ये-षापि दोषिनवृत्त्याऽलौकिकत्वसंभवे कः संदेह इत्यपि सूच्यते । परन्तु संबन्धः सर्वथापेक्षितः । एतेन ' तावंधियुग्ममनुस्रत्ये ' त्यारभ्य ' मुग्धास्मितालपदशन ' मित्येतावत्पर्यन्तं यावन्तो गितिवलासा यावन्ति तत्तन्मौग्ध्यमाधुर्यविश्वमसाहितानि रूपाणि निरूपितानि तावन्ति सर्वाणि भावनीयानीति सकलचरित्रसान्निवेशज्ञापकिनदं नामेति स्वितम् । एवमुपविष्टस्यालपचलनात्म-कप्रथमगितरूपं, ततोऽलसविलतादिसहितगितरूपम् , ततो मात्रा सह नानाकियारूपं चेति लीलात्रयं नामद्वयेन निरूपितम् ॥ ४६ ॥

अतः परमेतावचरित्रेण भक्तानां निरोधो जातो वा न वेति परीक्षार्थमित्रिमचरित्रं स्वतः स्थितिलीलारूपं कृतवानिति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### भक्तपरीक्षापरिपालकाय नम इति ॥ ४७ ॥

भक्तानां या परीक्षा निरोधो जातो वा न वेति तस्याः परिपालकः रक्षकः पूरकं इत्यर्थः । तादशलिलायास्तादम्भावोत्पादकत्वेन स्वयमेव पालको जात इति तथोक्तम् । अयं भावः। एतन्नान्नि भक्तानां मातृचरणानां च निरोध उच्यते । तत्र 'यर्ह्यक्रने' त्यनेन स्नीणां, 'शृङ्कचित्रदंष्ट्री' त्यनेन मातृचरणानां । तत्र प्रथमं ख्रियस्तु त्रिविधाः कौतुकाविष्टा रसाविष्टाः कामाविष्टाश्चेति कौतुकाविष्टास्तदर्शनिनिष्ठा एव जाताः । रसाविष्टास्तु प्रियदर्शनकटाक्षस्पर्शादिर-साविष्टा एव स्थिताः । कामाविष्टास्तु एकाकी प्रियः प्राप्त इति तद्रसाविष्टा अभूवित्रिति त्रिविधानां निरोधः स्वरूपेणैव कृत इति परीक्षापालनमपि स्वकृतमेवेति तथोक्तमिति भावः । एवमेव मातृचरणानामपि परीक्षा ' न तज्जनन्यो शेकात ' इत्युक्तत्वात्स्वकृतैवेति तत्रैव समावेश इत्येकनेव नामोक्तम् । अथवा । भक्तानां या परित ईक्षा अवलोकनं तास्तु सर्वसमक्षं किमपि कर्त्तु न शक्नुवन्ति, रहः समयावलोकनमेव कुर्वन्ति तत्परिपालकः, इतस्तत आकर्षणमिषेणैकान्तं कृत्वा तन्मनोमिलिषतं पूरयतीति भावः । अत एवाङ्गनापदं दर्शनीयकुमारलीलापदं चोक्तम् । दर्शनीयपदेन कोटिकन्दर्पलावण्यस्वरूपदर्शने तत्संबन्धामिलापस्तासां सूचितः । अङ्गनापदेन तन्त्रस्वन्तं चेति तथोक्तम् । एतदेवोक्तं टिप्पण्यामंगं नयन्त्यङ्गे वा ॥ ४७ ॥

अतः परमञ्जिमसूचकं नामाहुः ।

#### व्रजहीरमणये नम इति ॥ ४८ ॥

वने सम्पूर्णे मध्यनायकः । हीरमणिर्यथा सर्वोत्कृष्टत्वेन मध्यनायको भवति, तथाय-मणित्यर्थः । अथवा शिरोमणिः । स यथा शिरित सर्वोपिर विराजते, तथायमपि समस्तवज-बालकानामुपरि विराजमानः सर्वेषां प्रकाशको जात इति तथोक्तम् । इदं तु'ततश्च भगवा-न्कृष्णो वयस्यैर्वजबालकैः । सह रामो वज्नश्रीणां चिक्रीडे जनयनमुद् ' मित्यस्य नाम ज्ञेयम् । अत्र कृष्णो वजराजकुमार इति कुमारलीलायामेव राजलीलां कृतवानिति । 'स्वयं राजा, रामो मन्त्री, वयस्याः सेवका ' इति विवरणे विवृतमिति तत्सूचकं नामोक्तिति भाषः ॥ ४८ ॥ अतः परं राजकुमारत्वेनोच्छृंखलचरित्रमपि कृतमिति तज्ज्ञापकं नामाहुः । \* गोकुलधूर्तचरित्राय नम इति ॥ ४९ ॥

गोकुले धूर्त धूर्तवद्वा चरित्रं यस्य तादृशाय । एतत्सर्व 'वत्सान्मुश्वाने 'त्यारम्य 'एवं धाष्ट्यानी 'त्यन्तं निरूपितम् ॥ ४९॥

एवं धूर्तचरित्रकरणानन्तरमुपालम्भार्थमागतानामपि तादृशश्रीयुक्तमुखावलोकने तत्सर्व विस्मृतं पुनर्मनोनुरञ्जनं जातमिति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### भक्तवशीकरणचरित्राय नम इति ॥ ५० ॥

एतादशचरित्रेणापि भक्तानां वशीकरणमेव संपन्नं, न त्वन्यादिति निरोध उक्तः ॥ ५० ॥ ननु स्वगृहद्रव्यहानौ कथं वशीकरणं जातमिति तज्ज्ञापकं नामाहुः ।

## + नवनीतरुवाहाराय नम इति ॥ ५१ ॥

'स्तेयं स्वाद्वत्ती'ति यदुक्तं तस्येदं नाम ज्ञेयम्। नवनीतस्य यो छवस्तस्याहारो यस्य तादशाय। तास्तु भक्तास्तद्वयमेव नवनीतादिकं सम्पाद्य गृहे स्थापयन्ति। तस्य छवमात्र-मिष भगवद्विनियुक्तं चेद्ववेत्तदा स्वकृतार्थतेति तदाहरणे द्रव्यस्यापि सार्थकत्वं जातं, न तु हानिरिति सन्तोषेण वशीकरणत्वमेव सिद्धमिति भावः। उपाछम्भस्तु बाह्यः, तत्रापि तदेव सिध्य-तीति तथा। अथवा। नवनीतं तु भगवतोत्यन्तं प्रियं रसत्वात्। तस्य यद्यत्प्रियं तत्त्त्त्वकीयं छवमात्रमिप तद्विनियुक्तं भवेचेत्तदा सफलत्विमिति तथोक्तम्। यद्वा। नवनीतं स्नेह एव, रस-त्वात्। तस्य छवो यत्र तादशस्याहरति अङ्गीकरोति अभ्यहरति वित्वत्यर्थः। नान्यस्यिति धूर्तचरित्रैरपि यस्य संतोषस्तदा तस्य स्नेहपरीक्षा जातेति स्नेहादेव तद्यहणे परमानन्ददायकन्त्वेन वशीकरणं भवतीति नामद्वयं तत्त्व्चस्यक्तम् ॥ ५१॥

एवं सति यत्रैव स्नेहोत्पत्तिस्तत्रैव भगवतः प्रियत्वमिति तत्सूचकमित्रमं नामाहुः ।

# द्धिदुग्धप्रियाय नम इति ॥ ५२ ॥

उभयमपि त्रियं यस्य तादृशाय । यद्यपि पयसः सन्तापक्केशो दीयते दध्नश्च मथनक्के-शस्तथापि ते स्नेहमेव प्रकटयत इत्यसाधारणो धर्मस्तयोरिति भगवतस्तेतिप्रिये । एवं सित

<sup>\*</sup> गोकुरुधूर्तिस्यत्र ॥ ४९ ॥ भगवचरित्र धूर्तवत् , भवति न तु स्वरूपम् । स यथा यथा सर्वे गृहीत्वा सुसमेव प्रकटयति । विरोधाधिकारिणामेवमनु- भूवते । अतो विरोधाधिकारत्वात्तथा भवतीत्यर्थः ।

<sup>+</sup> नवतीतलवाहारेत्यत्र ॥ ५९ ॥ स्वावयवरूपां मनोरथमयी संपाध इतरोपयोगशंकादवदहनस्रतप्त-इत्यायस्तु भगवान्स्वाहुत्ति । यास्तु नवनीतादिकं संपाध गृहान्तरे स्थापयति यदा भगवानागमिष्यति तदा किनिद्दास्यामि । एतः द्वाववस्यास्तु लवमात्रमेवांगीकरोति । यास्तु संपाध गृहातया संस्थाप्य भगवदागमना-रपूर्वमेवात्र कार्यार्थं गच्छति, तस्यास्तु सर्व मकंटेभ्यो ददाति, न तु स्त्रयमत्तीति भावः । अग्निकुमारश्रुतिरूपाणां देवरूपाणामिति विवेकः (१) । किन्न । भगवता लवाङ्गीकारेणापि कृतार्थवत्त्वं ' स्वरूपमप्यस्य धर्मस्येति ' वावयादन्येषां म तथेति भावः ।

धूर्तत्वादिनापि भक्तानां स्नेह एव यदि स्थास्यति, तदा ते ममापि प्रिया भविष्यन्तिति भावेन तथाकरणमिति सर्वमवदातम् । किश्च । पयसो विकारः रूपान्तरं दिध तस्य प्रथमोक्तेः विकृताविप स्नेहश्चेत्प्रकटो भवेत्तदा मम प्रिय एव भवेदिति सूचितम् ॥ ५२॥

अतः परमेतेषासुपालम्भोपि निरोधसाधक एवेति ज्ञापकमग्रिमं नामाहुः।

## क्षीरकणावलीढमुखारविन्दाय नम इति ॥ ५३ ॥

क्षीरकणा अवलीढा आस्वादिता येन ताहरां मुखारविन्दं यस्येति । अयं भावः । क्षीर-पाने तत्कणा मुखारविन्दे संलग्ना हश्यन्त इति प्रत्यक्षत्रश्चीर्यं तथापि साधुरिव भविन्नकटे तिष्ठ-तीति । 'सुप्रतीकोयमास्ते ' इत्यस्य नाम होयम् । अथवा । क्षीरकणैरवलीढमास्वादितं मुखा-रविन्दं यस्य । यद्यपि क्षीरस्यास्वादनं भगवता कृतं तथापि मुखारविन्दसंबन्धे जाते तदा-स्वादः क्षीरस्यापि जात इति कणरूपेण तत्र संलग्नं सत्स्वयं तदास्वादनं करोतीति भावोद्घोध-कत्वमुक्तम् । अथवा । मुखे दुग्धकणज्ञापनेन एवं भवदीयः सर्व एव रसो ममेव पेय इति भक्तान्प्रति सूचयति । अत एव ताहराश्रीयुक्तमुखारविन्दावलोकने ताहक्प्रकारकानन्तमावानामु-च्छिलितत्वादनुरक्ता एव जाता नत्वन्यथेति भावः । किश्च । 'श्रीमुखालोकिनीमि ' रित्युक्तचा ताहशतदालोकनार्थमेवागता न तूपालम्भार्थमित्यपि सूचितम् ॥ ५३ ॥

अतः परं मृद्भक्षणचरित्रसूचकं नाम निरूपयन्ति ।

## मृत्स्नाभक्षणभीतयशोदाताडनसंत्रासनयनारविन्दाय नम इति ॥ ५४ ॥

मृत्स्नामक्षणेन भीते यशोदाताडनेन सम्यक् त्रासो ययोस्तादशे नयनारिवन्दे यस्य तादशाय । एतच्च 'यशोदाभयसम्भ्रान्तप्रेक्षणाक्ष ' मित्यस्य नामेति तत्रैतत्तात्पर्य स्पष्टमेवेति ज्ञातन्यम् । अत्रारिवन्दपदेन यथा तस्याज्ञानं भ्रान्तं तथा भक्तिरिप इति स्चितम् । 'महापुरु- षद्रोहादिति ' विवरणे विवृतम् ॥ ५४ ॥

ततस्तद्वाक्यं श्रुत्वा नाहं भक्षितवानित्युक्तं तत्सूचकं नामाहुः ।

# सर्विमोहकाय नम इति ॥ ५५ ॥

भगवता तु सत्यमेवोक्तम् । तस्य ज्ञानं कस्यापि न जातमिति सर्वविमोहकत्वमुक्तम् । विशिष्टोर्थस्तु विवरणे द्रष्टव्यः ॥ ५५ ॥

अतः परं 'समक्षं पश्य मे मुख' मित्यस्य नामाहुः ।

# माहात्म्यप्रद्शेकाय नम इति ॥ ५६ ॥

निरोधार्थं चरित्रमिति दुष्टभावे स न सिध्यतीति विश्वदर्शनेन माहात्म्यं प्रदर्शितमिति निरोधः सिद्ध इति भावः ॥ ५६ ॥

तद्दीनेन याद्दां ज्ञानं जातं ताद्दां नामाहुः।

#### \* परब्रह्मत्वबोधकाय नम इति ॥ ९७ ॥

एतदेव स्तुतौ स्पष्टमुक्तमतो ज्ञातमाहात्म्यत्वात्तत्पदं प्रणतास्मीत्युक्तं मातृचरणैः ॥५७॥ ततो भगवान् भजनानन्दस्य ब्रह्मानन्दापेक्षया महत्त्वाद्भक्तचर्थं मोहितवानिति तत्सू-चकं नामाहुः ।

# सर्वजनीनमाहातम्याय नम इति ॥ ५८ ॥

इदं तु 'इत्थं विदिततत्त्वाया' मित्यारभ्य 'त्रय्या चोपनिषद्धिश्चेति' 'हरिं सा मन्य-तात्मज' मित्यन्तस्य नाम झेयम् । त्रय्यादिभिरुपगीयमानमाहात्म्यत्वमेव सर्वजनीनत्वं, ताह-श्चमेवात्मजत्वेन मन्यत इत्यर्थादेव मोह आयातीति तथोक्तमिति भावः ॥ ५८ ॥

अतः परं मातुः संसारासक्तिनिवृत्तिहेतुककृतचरित्रज्ञापकं नामाहुः ।

#### × द्धिभाण्डभे त्त्रे नम इति ॥ ५९ ॥

अयं भावः । पूर्वं 'क्षौमं वास ' इति श्लोकं महती संसारासिकिर्निक्षिपता । तिन्नवारणार्थं स्तन्यकामः सन् यथा तस्याः स्वस्मिन् प्रीतिर्भवेत्तथा कुर्वन्नागत्य दिधमन्थानं गृहीत्वा
तिक्तयां न्यषेधत् । तदुक्तं 'सर्वाङ्गं चालयन् हस्तौ पादौ च विचालयन्मुखाङ्गं मधुरारावं
विश्वदिति ' विवरणे । तदा तु स्तनपानदशायां सस्सितमुखारिवन्दलोकने निरोध एव स्थितः,
पश्चादुत्सिच्यमाने पयसि भगवंतमुत्सृज्य ययौ, तन्नाप्यतृप्तमिति भगवतः कोपः, यथा मथनं
परित्यज्य ममानुरोधं कृतवती, तथाधुना न कृतवतीति । एतेन लौकिकानुरोधं त्यक्त्वा भगवान्सेल्य इति सूचितम् । अत एवोक्तं 'लोकार्थीं चे दिति । ततः कोपेन तद्भाण्डमेव भिन्नं
दैत्याविष्टत्वादित्येतावदिभिप्रायस्चकितदं नामोक्तमिति भावः । तन्नापि दिधमण्डस्यैव भाण्डं
तत् । नवनीतं तु तत्सारं भिन्नीकृतं तदिप मदुपयोगि न भवेचेन्निरर्थकमेवेति तथा कृतम् ।
किश्व । पूर्वजातं नवनीतमन्तर्गृहे स्थापितिमिति गृह एव स्नेहो न मर्याति कोपः स्थित
एव ॥ ५९ ॥

पश्चात्पुनरतृप्तमुत्सृज्य ययाविति प्रकटो जातस्तथापि निरोधः कर्तव्य इति स्नेहस्य स्वस्मिन्विनयोगश्चेत्तदा दोषो निवर्तेत इत्यन्तर्गृहे गत्वा तत्स्नेहरूपं जघासेति तत्सूचकं नामाहुः ।

<sup>\*</sup> परब्रह्मत्वेत्यत्र ॥ ५० ॥ मातृचरणानां परब्रह्मत्वयोधकस्तु स्वयमेव जातः । नो चेत् ब्रानोत्तरं स्व-तंत्रतया स्नेहांगभूतमोहकावं न संभवति, माहात्म्यज्ञानपूर्वकस्नेह एव भक्तिकथनान्माहात्म्यज्ञानं तु यथास्थि-तमेव ब्रानमिति मावः । किंच । नतु एवं करणे को हेतुरित्याशङ्क्ष्म भगवत्प्रदर्शितमाहात्म्यज्ञानस्येव परत्वमे-तद्पि स्वकीयानामेव भवति, इतरेषां प्रमाणबक्तमाधित्य ब्राने जातेपि परोक्षतया, वैपरीत्यतया च स्वस्मिने-वात्मत्वं कल्पयन्ति, पूर्वोक्तानां तु युक्ततमत्वमुक्तं भगवता, 'मध्यावेश्य मनो ये मा'मित्यारभ्य 'ये तु सर्वाणि कर्माणि'त्यंतेन भगवत्कृतिसाध्यत्वतया यथार्थज्ञाने दास्यत्वं स्वस्मिन्भगवत्यात्मत्वं ज्ञात्वा लीलाध्यौ सर्वदा देवां करोतीत्याशयो परत्वकथनस्येति भावः ।

<sup>×</sup> द्धिभाण्डेत्यत्र ॥ ५९ ॥ स्वरूपासिकसंपादनेपि तथेव संसारासक्तिं हात्वा जातोपि निरोधो वृथा भवति विद्येपाद्यवालस्यादिति वाक्यादुर्भेयसत्वे भगवान्स्वयमेव सर्वं नाशयति, निरोधाभावे स्वरूपासकानां संसारासकौ त्सयश्रंशस्वनाय भगवान् स्दतीत्यर्थः ।

# चौर्यविशक्कितेक्षणाय नम इति ॥ ६० ॥

चौर्यण विश्वांकितमीक्षणं यस्य । लोकदृष्ट्या चौर्यं भगवता कृतम् । वस्तुतो मातृचरणैरेव तत्कृतम् । यतो भगवदपेक्षितं स्तन्यं स्नेहरूपं स्वास्मिन्नरुध्य स्थापितं तस्मे न दत्तिमिति ।
एतत्सर्वं विवरणे विशेषतो द्रष्टव्यम् । अत एव नवनीतभक्षणे न तस्याः स्नेहः स्विनष्टीकृत
इति दोषनिवृत्त्या तथाविध युतदर्शने हास्यमेव कृतं न तु क्रोधः । अत एव यत्स्वानई तन्मकाय दत्तिमिति दैत्याविष्टं किमिप न स्थापितिमिति भावः । एवं दोषदूरीकरणेपि सर्वात्मना
दोषनिवृत्तिनं नातेति लौकिकदृष्ट्या पुत्रे यत् शिक्षणरूपं कर्म कर्तव्यं तत्सर्वं कृतवती ' त्युलूखलांग्रेरुपरी'त्यार'म्येयेष किल तं बद्धु ' मित्यन्तं विवरणे निरूपितम् । तृत्र पुनर्वन्धने स्वधमे
ज्ञापितवा 'त्रचान्तने बहिर्यस्ये'त्यारम्य 'तदिप द्यंगुलं न्यूनं यद्यदादत्तवंधन ' मित्यन्तम् ॥६०॥

तदा भगवान्स्वमातुस्ताद्दक् स्वेदं वीक्ष्य कृपया स्वयमेव वन्धनं कारयामासेति तत्सू-चकं नामाहुः।

भक्ताधीनाय नम इति ॥ ६१ ॥

भक्तस्य तदेव कीर्तिकरं जातिमति तत्सूचकं नामाहुः ।

## द्यामोद्राय नम इति ॥ ६२ ॥

एतदेवोक्तं 'एवं सन्दर्शिता हाङ्ग हरिणा भक्तवश्यतेति' कीर्तिप्रकाशकत्वेन शोभाकरमेव जातमिति भावः ॥ ६२ ॥

एवं भगवन्तं वशिक्षत्य पुनर्गृहकृत्ये व्यया जातेति तद्दोषनिवृत्त्यर्थमियमचरित्रं कृत-वानिति तत्सूचकं नामाहुः ।

# यमलार्जुनभञ्जनाय नम इति॥ ६३॥

अनयोरप्यासिक्तदोषेण वृक्षत्वं जातमिति तद्दोषनिवर्त्तकत्वादेतचरित्रमत्रापि निरोध-साधकं भविष्यतीति भावः ॥ ६३ ॥

किश्व । भगवान् भक्तोद्धारार्थे प्रकट इति 'तत्तथा साधिषधामीति'भक्तवाक्पूरणार्थे तथाकृतमिति तत्सूचकं नामाहुः ।

भेक्तवाक्यपरिपूरकाय नम इति ॥ ६४ ॥

अनेनापि भक्ताधीनता सूचिता ॥ ६४ ॥

१ मक्ताधीनेत्यत्र । लोभमोद्दयुतानां साधनसंपन्नवतामपि फलाभावी ज्ञाप्यते । किछ । कृते निरोधेपि संसारासक्तिरहितानामेव तथात्वं, अन्येषां सु न तथा । ' अहं भक्तपराधीनो सास्वतन्त्र इव द्विजः' । ' वशीकुर्वति मां नित्यं सिस्त्रयः सत्पति यथेति ' वचनात् तदमावे तथात्वं, उभयत्र सत्पदसापेक्षत्यादिति भावः ।

२ अक्तवाक्यपरिपूरकेत्यत्र ॥ नारदवाक्यमंगीकृत्य भगषता धृक्षभावात् मोचितौ, नोचेद्धनमदेन ह्रेण-त्वमापत्री रहानुचरी कथं स्वकीयेनांगीकृती, भक्तसंसर्गवशात् सर्वमेवं तथा कृतवानिति भाषः ॥

२ अस्य नाम्नो विवरणं ख पुस्तके नास्ति.

# तत उद्धारानन्तरं पुनः कदाचित्पूर्वावस्थैव तयोर्भवेदिति तदभावसूचकं नामाहुः। भक्तिदान्ने नम इति ॥ ६९ ॥

अत एव 'वाणी गुणानुकथन' इति प्रार्थनानन्तरं भक्तिर्दत्तेति ' सञ्जातो मीय भावो वामीप्सितः परमो भव ' इत्युक्तं भगवता ॥ ६५ ॥

अतः परं प्रस्तुतचरित्रं निरूपयन्ति । तत्र पूर्वे यशोदाकृतं वन्धनमुक्तं, यद्यपि स्वकृत-मेव तज्जातं, तथापि भगवति बन्धनकथनमपि न युक्तमिति तदभावसूचकं नामाहुः ।

# सर्वेश्वराय नम इति ॥ ६६ ॥

सर्वेषामीश्वरः सामान्यतः सर्वेषामेव नियन्ता प्रेरकश्च विशेषतः श्रीगोकुले साक्षात् स्वयमेव तथातथा चरित्रकरणार्थं प्रेरयतीति नान्यकृतवन्धनम्, अत एवोक्तं 'कृपयासित्स्व-बन्धन ' इति ।

किश्व । बन्धनमपि स्वस्वरूपात्मकामिति । न ह्यात्मनात्मनो बन्धनं भवतीति तत्सूचकं नामाहुः ।

# सर्वाय नम इति ॥ ६७ ॥

सर्वरूपत्वेन दामरूपोपि इति केन बन्धनमिति भावः। एतन्नामद्वयं ' कृपयासीत्स्व-बन्धन ' इत्येतत्पदस्येति ज्ञेयम् ॥ ६७॥

अतः परं नन्दस्यापि निरोधः कर्तव्य इति स्वयमेव तथा प्रेरको जात इति वन्धन-मुक्तिस्तेनेति तत्सूचकं नामाहुः।

# नन्द्विमोचितवन्धनाय नम इति॥ ६८॥

नन्देन विमोचितं बन्धनं यस्य ताहशाय । केनेदं कृतं कस्येदं कर्मेति पश्चात्तापेन शिघं 'बन्धनमोचनं 'कृतं यत्तिद्विपरीतं कृतम् । यतो भगवछक्षणो बन्धो भगवतैव मोचियतुं शक्यते नान्येनेति 'नन्देन स्वबन्धनमेव मोचितामिति 'विवरणे निरूपितम् । तथा च विप-रीतं मोचनं स्वबन्धनमुक्तिरेवेति भावः । विशेषेण मोचनमप्येतदेव, यतः स्वबंधनमोचनमिति सर्वे सुस्थम् ।

अतः परमग्रिमचरित्रकरणार्थमन्येषामपि निराधः कृत इति तत्सूचकं नामाहुः । उपनन्दप्रियाय नम्र इति ॥ ६९॥

यथा नन्दो महाँस्तथोपनन्दोपि तत्तुल्यः । अत एव नन्दसादृश्येन प्रेमापि भगवति विशिष्टमिति तथोक्तम् । अतएव तदुत्पातानि दृष्ट्वा मन्त्रणं कृत 'मुत्थातव्यमितोस्मामिरिति '

९ सर्वयित्यत्र। एतावत्कालपर्यन्तं भक्तानां स्वमनोरथं ज्ञात्वा मातृचरणानां दोषदूरीकरणार्थं सर्वासामा-नन्दरूपः स्वयमेव तथा जात रहमेव दक्त इव तत्कृतसाधनात्परावृत्य तद्वपो जातः, अतः ' कृपयासीत्स्व-वन्धने '। स्वपदेन स्वरूपमेव सूचितं, नोचेल्लोकिकदाम्ना भगवति कथं तथात्विमिति भावः।

तंदिभप्रायज्ञापकमि ज्ञेयम् । बृहद्धनकीडानन्तरं वृंदावनकीडेच्छा जातेति ' भगवतैव तथा प्रेरितमिति तथा मेन्त्रणमभूत्॥ ६९॥

ततो वृन्दावनगमनसामियकं नामाहुः।

#### मातुरुत्सङ्गगताय नम इति ॥ ७० ॥

तथा 'यशोदारोहिण्यौ एकं शकटमास्थिते। रेजतुः कृष्णरामाभ्यां तत्कथाश्रवणोत्सुके' इत्यस्य नाम ज्ञेयम्॥

तत्र गतस्य सामान्यलीलाज्ञापकमित्रमं नामाहुः।

#### वृन्दावनकीडारताय नम इति॥ ७१॥

इदं तु 'वीक्ष्यासीदुत्तमा प्रीती राममाधवयोरिहे' त्येतदर्थसूचकं नाम ज्ञेयम् ॥ ७१॥ अग्रे वृन्दावनक्रीडायां प्रथमं वत्सचारणं कृतमिति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### वत्सवादचराय नम इति॥ ७२॥

वत्सानां वाट एव व्रजनिकटमार्ग एव चारकः । यथा व्रजस्थाः सर्वे मातृचरणादयः पश्यन्ति । 'अत्राविदूरे व्रजभुव ' इत्यारभ्य ' नेरतुः प्राकृतौ यथे ' त्यन्तं यावत्यः क्रीडाः कृतास्ताः सर्वा अनुसन्धेयाः । यद्यपीयं क्रीडा बालकानां मनोनुरञ्जनार्थं तद्दोषनिवारणार्थं निरोध्यां च कृता, तथापि व्रजस्थाः पश्यन्तीत्युक्तचा तेषामपि निरोधः सिद्ध इति भावः ॥ ७२ ॥

अतः परं पाल्यानां दोषनिवारकं नामाहुः।

#### वत्सासुरहन्त्रे नम इति ॥ ७३ ॥

लौकिका एव लौकिकान्सदोषान्पश्रृंश्चारयन्ति । भगवानलौकिक इति निर्दोषानेव पाल-यतीति समस्तानां वत्सानां योयमासुरो भावः स एकीभूतो वत्सासुर इति वत्सरूपिणं मारि-तवानिति तथोक्तम् ॥ ७३ ॥

तत एतच्चरित्रेण बाला निःप्रपश्चिक्तता इति तेषां दोषरूपोयं वको दम्भरूपः, यस्य तुण्डौ लोभानृतरूपौ ताष्ट्रशं मारितवानिति तथा नामाहुः ।

#### बकविदारणाय नम इति ॥ ७४ ॥

एवसुभयचरित्रमाहातम्यदर्शने महत्त्वज्ञानेनाश्चर्यरसेन च व्याप्तानां सर्वेषां दम्भलोभानृ-तदोषनिराकरणे भगवत्परता जातेति संसारतापनिवृत्तिः स्र्चिता । एतदेवोक्त 'मिति नन्दादयो गोपाः कृष्णरामकथां सुदा, कुर्वन्तो रममाणाश्च नाविन्दन्भववेदना 'मिति ॥ ७४ ॥

अतः परं 'निलायनैः सेतुवंधै'रित्याद्युक्तकौमारलीलां तत्रैव संस्थाप्य पौगण्डलीलां कृत-वानिति द्वादशाध्यायान्तर्गतनामनिरूपणे प्रथमं वृन्दावनस्य दैत्यसंवन्धजनितदोषनिवारणसूचकं नामाहुः ।

#### बृन्दावनचारिणे नम इति ॥ ७९ ॥

'वृन्दावनं पुण्यमतीव चक्रतु 'रिति वचनात्स्वचरणसंबन्धेन पुण्यं लीलायोग्यं कृत्वा पश्चात्तस्य स्वरूपं 'अहो अमी देववरे 'त्यादिभिर्निरूप्य बलभद्रबोधनं च कृत्वा दशरसस-हितां कीडां कृतवानिति । एवं 'वृंदावन 'मित्यारभ्य 'एवं निगूढात्मगति 'रित्येतावत्पर्यन्तं निरूपितामिति तदिभिप्रायज्ञापकिमदं नाम ज्ञेयम् ॥ ७९ ॥

अतः परं यावत्पर्यन्तं देहाध्यासो न गच्छति तावत्पर्यन्तं निरोधिसिद्धिर्न भवतीति तिन्नराकरणसूचकं नामाहुः।

# धेनुकासुरखण्डनाय नम इति॥ ७६॥

धेनुको देहाध्यासरूप इति तत्खण्डनेन व्रमस्थानां स दोष एव दूरीकृत इत्यर्थः ॥७६॥ अतः परमध्यासनिवृत्तौ फलप्राप्तिः सर्वथा भवतीति तत्सूचकं नामाहुः ।

# उत्तालतालभेन्त्रे नम इति ॥ ७७ ॥

उत्ताला ये तालाः, अथवा उद्गतस्तालःशब्दः यस्यां क्रियायां एवं यथा भवति तथा वा तालानां भेदनकर्त्रे नमः । एतेनैक एव घेनुको न मारितः किंतु बंहवस्तत्सजातीया मारिता इति स्चितम् । तेषां मारणं तालोपर्येव तत्संबंधेन सर्व एव तालाः पितता इति सर्वेषां भेदनं स्वितम् ॥ ७७ ॥

ततः सर्वेषां सुखसंचारोभूदिति तत्सूचकं नामाहुः ।

# सर्वप्राणिसुखसश्चारकर्त्रे नम इति ॥ ७८ ॥

तद्वनं सुमहत्तृणलतावृक्षफलसहितं तत्र तद्भयात्र केनापि सश्चारः कर्तु शक्यत इति तन्मारणेन सर्वप्राणिनां सुखसश्चारो जात इति तथोक्तम् । इदं तु ' तृणं च पशवश्चेरुईतघेनुक-कानने ' इत्युक्तिसूचकं ज्ञेयम् ॥ ७८ ॥

अतः परं दिवा लीलां वने कृत्वा सायं व्रजमागच्छतीति सूचकं नामाहुः।

# गोकुलसुखवासाय नम इति॥ ७९॥

इदं तु 'कृष्णः कमलपत्राक्षः पुण्यश्रवणकीर्तनः। स्तूयमानोऽनुगैर्गोपैः साग्रजो व्रजमा-गम'दित्यस्य नाम ज्ञेयम्। तेन दिवा वने रात्रौ गोकुले इति सर्वदा स्थितिप्रकार उक्तः॥ ७९॥

अतः परं या लीला दशरसात्मिकाः याः पुरुषार्थचतुष्टयरूपाश्च गोपैः सह पूर्व निरूपि-तास्ता भक्तेर्न दृष्टा इति भगवदागमने स्वरूपे सर्वा अनुभूता इति प्रथमं पुरुषार्थरूपं त-ज्ज्ञापकं नामाहुः ।

# गोरजःच्छुरितकुन्तलाय नम इति॥ ८०॥

'गावो धर्मः रजोगुण एवार्थः, व्याप्तिः कामाः, कुन्तला मोक्षरूपा' इति विवरणे विवृ-तम् । अनेन रसात्मकत्वमपि ज्ञापितम् ॥ ८० ॥

तादृशश्चेद्वेणुं वादयति तदा भक्तानां वशीकरणं भवत्येवेति तादृशं नामाहुः।

#### वेणुवाद्विशारदाय नम इति ॥ ८१ ॥

वेणुवादे विशारदः प्रवीणः । एतेन स्वरतानम् रूर्छनासहितं गानं स्चितम् । तेन'गा-यन्तं स्त्रियः कामयन्त ' इति वशीकरणं युक्तमेवेति भावः । किश्व । वेणुवादे विशिष्टा शारदा सरस्वती वाकपरूपा यस्येति । यथा यथा येन भक्तेन सह संकेतस्थले दिवा लीलाः कृतास्तत्र तदनुभवज्ञापकवाक्यसहितगानकरणे तेषां वशीकरणं संपन्नम् । अस्मिन्पक्षे तच्छ्वणं तस्येव भवति नान्यस्येति ज्ञेयम् । एतदेव प्रवीणत्वं तस्येति भावः । ये भक्ता गृह एव स्थितास्तेषां स्वार्तिज्ञापकवाक्यसहितगानकरणे तच्छ्वणे परमानंद इति तथोक्तम् ॥ ८१ ॥

एवं धर्मसहितस्य नामोक्त्वा केवलस्याहुः ।

## वनकुसुमावलीरचिताकल्पाय नम इति ॥ ८२ ॥

वनकुसुमावलीभी रचितः आकरूपः वेषो नटवेषो येन इति दशरसात्मकं स्वरूपं निरू-पितम् ॥ ८२ ॥

तादृशेन सर्वेषां भक्ति जनयतीति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### अनुगगीयमानयदाःपुञ्जाय नम इति ॥ ८३ ॥

या या लीला वने अनुभूतास्ता एव गायन्तीति तेषां निरोधः सूचितः । एतन्नाम-त्रयं 'तं गोरजःच्छुरिते 'त्यस्येति ज्ञेयम् ॥ ८३ ॥

एवमेतादृशस्वरूपावलोकने दिवाजनिततापनिवृत्तिजीतेति तत्सूचकं नामाहुः।

# गोपीतापहारकाय नम इति ॥ ८४ ॥

' तापं जहुर्विरहजं व्रजयोषितोह्नी'त्यस्येदं नाम ।) ८४ ॥ तत्तत्सत्कारलाभेन स्वस्यापि तापनिवर्तको जात इति तत्सूचकं नामाहुः ।

## गोपीनयनारविन्दार्चिताय नम इति॥ ८५ ॥

तत्र पूजास्वरूपं 'सत्रीडहासविनयं यदपांगमोक्ष' मित्यनेनोक्तमिति तद्विवरणे द्रष्टव्यम् । किश्व । पूर्वं भक्तनेत्रेषु भृङ्गत्वं निरूषितं मूलें क्षिभृङ्गें रिति, अत्रारविन्दत्वमुक्तामिति यथा भगवन्मुखारविन्दपाने तेषां भृङ्गत्वं, तथैतदरविन्दपाने भगवतोपि भृङ्गत्वमिति सूचितम् । किश्व । अर्चितपदेन यथा देवतार्चिता संतुष्टा पुष्टा च भवति तथा भगवत्यपि धर्मा दृश्यन्त इति ज्ञापिनतम् । अत एव 'श्रीमद्रोकुलहक्षुष्ट ' इत्युक्तम् ॥ ८५ ॥

अतः परं गोकुलप्रवेशानन्तरं मातृचरणक्कतश्रमनिवर्तकोन्मर्दनोन्मज्जनालंकारभोजनादि-शयनान्तसत्कारसूचकं नामाहुः।

## लौकिकलीलाप्रदर्शकाय नम इति ॥ ८६ ॥

इदं तु 'तयोर्यशोदारोहिण्या 'वित्यारभ्य 'संविद्ध्य वरश्य्याया 'मित्यन्तस्य नामो-क्तम् । अत्र लौकिकरीतेः प्रदर्शनमात्रत्वमेव, वस्तुतः रात्रौ स्वप्रियाभिः सह शयनमिति व्रजे शयनमुक्तं ' सुखं सुषुपतुर्वज ' इति ॥ ८६ ॥ अतः परं कालिय इंद्रियाध्यासरूपो भवतीति त्रजस्थानां तिन्नराकरणं कर्नन्यम् । एता-वत्पर्यतं कृतो निरोधः मिद्धो न वेति भक्तानां परीक्षापि कर्तव्या । अग्रे स्वक्रीडार्थं कालिंदी च निर्दोषा कर्तव्येत्येतावद्भिप्रायज्ञापकमग्रिमं नामाहुः ।

# विषमूर्चिछतगोगोपालजीवनदृष्ट्ये नम इति ॥ ८७ ॥

सविषकालिंदीजलपानेन विशेषेण मूर्च्छिता गावः गोपालाश्च तेषां जीवनरूपा दृष्टिर्यस्य । इद तु ' एवं स भगवा'नित्यारभ्य ' ईक्षयामृतवर्षिण्या स्वनाथान्समजीवयदि'त्येतावत्पर्यन्तस्य नामोक्तम् ॥ ८७ ॥

एवं कालिन्द्यां तत्कृतं दोषं दृष्टा तद्दमनार्थ स्वयमेव प्रविष्ट इति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### भक्तपरीक्षकाय नम इति ॥ ८८॥

स्वप्रवेशेन भक्तानां परीक्षेत्र कृतेति भावः ॥ ८८ ॥ ततः परीक्षानंतरं किंचिदाश्चासकं नामाहुः ।

#### कोल्यिफणिमाणिक्यरञ्जिनश्रीपदाम्बुजाय नम इति ॥ ८९ ॥

एतेन ताहक्प्रकारेण नृत्यंतं दृष्ट्वा तेषां जीवनं स्थितमिति भावः ॥ ८९ ॥ अतः परं दण्डे कृते प्रसादोषि कर्तव्य इति तद्धेतुकं नामाहुः ।

#### नागपत्नीसमर्चिताय नम इति ॥ ९० ॥

नागपत्नीभिः सम्यगिवतः पूजितः स्तुत इत्यर्थः । सम्यगर्चनं तु स्वनिवेदनपूर्वकं भक्तिमार्गानुसारेणेति झेयम् । तथापि सकामत्वास्त्र तथा फलम् । तत्सर्व स्तुतौ प्रकाशितमेवेति नत्रैव दृष्टव्यम् ॥ ९० ॥

ततः स मुक्तः भगवदाज्ञया सकलत्रः मुह्हत्पुत्रादिसहितो रमणद्वीपं गतः, तदा कालिंदी शुद्धा जातेति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### भक्ताश्रयजलस्थलविशोधकाय नम इति ॥ ९१ ॥

भक्तानामाश्रयो निरंतरं जलाद्यर्थमागमनादाश्रयभूतं सकलं कालिदीजलं स्थलं च तत्स-मीपस्थं तथोर्विशेषेण शोधकः । एतावत्पर्यतं कालियविषेण तृणलतादिकमपि न स्थितमतः परं सर्व जातमिति विशेषः । शोधने भक्ताश्रयपदेन सर्वदा लीलायोग्यत्वमपि सूचितम् ॥९१॥ एवं सर्वी शुद्धि संपाद्य नानाविधक्रीडां करोतीति तज्ज्ञापकं नामाहः ।

#### नानाविधकी डारताय नम इति ॥ ९२ ॥

१ कालियफिमाणिक्येत्यत्र । त्रियाहदिस्थपादाम्बुजस्परौंनोरोजसदशमाणिक्ये कुंकुमाक्तानुरिक्षतस्मृति-रसभरेण नृत्यति । किथा । रसासकानां तु भुजङ्गपरिकीताकृतिं दृष्ट्वा सर्वासां मनसि महानन्दानुभवोनुभूयते, इतरेषां तु क्रेश एव तथा, अतो भगवतापि भावात्मकतया तदसमनुभूय तथा कृतमिति भावः ।

२ भक्ताश्रयेत्यत्र । कालिंदामपि यावत्कालियसंगजदोषो स्थितस्तावते भगवतापि तस्थलं विहाय कीडितं , सतः परंपराभक्तेषु तथात्वमाशंक्य तस्यास्तत्सकं स्थाजयित्वा शुद्धि विधाय पश्चाद्रमणं करोतीति भावः ।

इदं तु पश्चदशाध्यायस्थनामनिरूपणमस्ति, एतत्पूर्वं चतुर्दशाध्याये यद्यपि कालियद-मनानन्तरं दावानलिरूपणमस्ति. तथा तिन्नरूपणमग्रेपि मुझाटवीप्रसंगे भविष्यतीति तदकथनं जलस्थलगुद्धनन्तरं किश्वेव कर्तव्येति तत्स्चकमेवादौ निरूपितिमिति सर्वे सुस्थम् । तथा च नानाविधाः क्रीडा जलस्थलसम्बन्धिन्यः, तत्र रतायानुरक्तायेत्यर्थः । एतत्सर्वे 'व्रजे विक्रीडतोरेवं ग्रीप्मो नामर्तुरभव'दित्युक्तवा 'स च वृन्दावनगुणैर्वसन्त इव लक्षित' इति तद्दोपं परिहृत्य वृन्दावनगुणांश्च वीक्ष्य क्रीडार्थं भगवान्प्रविष्ट इत्युक्तवा ततः 'प्रवालबर्द्शत-वके'त्यारम्य 'एवं तौ लोकचेष्टामिं'रित्यंतं निरूपितम् ॥ ९२ ॥

तत्रैव कीडायां प्रलम्बागमनिमिति तत्सूचकं नामाहुः।

## प्रसम्बद्यातकाय नमः इति ।।

प्रलंबस्त्वन्तःकरणदोषरूपस्तन्मारणेन तद्दोष एव परिहृतः। यद्यपि तद्वधो बलमद्रकृत-स्तथाप्यावेशद्वारा कृत इति भगवत एव कर्तृत्विमिति तथा नामोक्तमिति भावः॥ ९३॥

अतः परमात्मदोषरूपः अज्ञानात्मा दवाग्निस्तिन्नवारणं कृतिमिति तत्सूचकं नामाहः।

# दावाग्निपतितगोकुलरधकाय नम इति॥ ९४॥

अत्र निरोधार्थं चरित्रमिति गावस्तृणलोभेन गह्नरं वनं प्रविष्टाः, गोपाश्च प्रभौ स्वतुल्य-त्वज्ञानेन क्रीडासक्ता इत्यज्ञानात्मा ह्यात्मदोषो निरूपितः, प्रेपच्यभावे क्रीडा न भवतीति मुझाटव्यां क्लेशो निरूपितः। तावत्पुनः स्वात्मदोषरूपो दवाग्निरुत्थितः। ततः शरणागतौ भगवता रक्षा कृतेति तत्सूचकं नाम ज्ञेयम्॥ ९४॥

केन प्रकारेण रक्षा कृतेति प्रश्ने तज्ज्ञापकं नामाहुः ।

#### अग्निमुखाय नम इति ॥ ९५ ॥

अग्निर्मुखे यस्येति । स्वाधिष्ठाने आधिदैविके लीनं चक्र इत्यर्थः । एवं सर्वेषां सर्व-दोषनिवृत्तिपूर्वको निरोधः सिद्ध इति निरूपितम् ॥ ९५ ॥

अतः परं सप्तदशाध्याये क्रीडोपयोगित्वेन वर्षाशरद्वर्णनं, तत्कार्यमष्टादशाध्याये जात-मिति तत्रत्यानि नामानि निरूपयन्ति । तत्र प्रथममृतुवर्णनानन्तरं क्रीडार्थे वने प्रवेश इति तत्सूचकं नामाहुः ।

सर्वतुक्रीडाविलासाय नम इति ॥ ९६ ॥

९ प्रपत्यभावेनेत्यत्रायं भाषो ज्ञायते । अत्रात्मत्वं स्वस्मिन्वभाव्य दासत्वं साधनत्वेनाङ्गीकृत्य मायावादादिप्रतिपादितभ्रांतिकल्पनया भगवन्तं सेवन्ते यतो निराधिप फलाभावात्तेषां कृतिरिप तथा भवतीति भावः ।

२ अभिमुखेत्यत्र । पूर्वोक्तामां प्रवाहरूपस्ताप एव सर्वदा पर्यवस्यति तत्तु यदा भगवान्स्वमुखेनैव तद्शानं निषेधप्रकारेः स्वाधिदैविके लीनं करोति, तदा पुनर्मनो भगविष्ठप्रे भवत्यन्यथाऽग्ना पतिसानां नाश एव स्यादिति भावः ।

अत्र 'कुसुमितवनराजी'त्यत्र मधुपितपदेन वसन्ताधिपितः सरसः शृङ्गारात्मा निरूपित इति वसन्त ऋतुराज इति, सर्वे ऋतवो वसन्ते प्रकटा भवंति, तस्याप्ययं पितरिति सर्वेदा वसन्तः । सर्वर्तुधर्मैः सह भगवन्तं सेवते इति, श्ररद्यपि सर्वर्तुधर्मीः प्रकटा इति तादृशं नामोक्तमिति भावः ॥ ९६ ॥

अत एव कुसुमितवनराजीत्यनेन सर्वान् विभावादीजिरूप्य सर्वत्र रसोद्घोधार्थ वेणुनादं कृतवानिति तत्सूचकं नाम निरूपयन्ति ।

## गोकुलचारुविचित्रचरित्राय नम इति ॥ ९७ ॥

कार्येणैव कारणानिरूपणम् । गोकुले चारु मनोहरं विचित्रमाश्चर्यजनकं चरित्रं यस्येति । 'चुकूज वेणु'मिति कूजनमात्रश्रवणेन भक्तानां मनोहरणमेव जातमिति चारुपदम् । तत्रापि लीलासंबन्धिनीनामेव श्रवणं नान्येषामिति विचित्रपदम् । इदमेवाद्भुतत्वं चरित्रे यद्भनस्थवेणु- नादस्य श्रवणं व्रजस्थानां, तत्रापि न सर्वेषामिति ॥ ९७ ॥

एवमेतन्नामा कूननमात्रधर्म उक्तः । पश्चाद्गीतं कृतिमिति तज्ज्ञापकं नामाहुः । गोपिकाधैर्यावेमोचकवेणुनादाय नम इति ॥ ९८ ॥

गोपिकानां धैर्यविमोचको वेणुनादो यस्य। गीतश्रवणानन्तरं सारोदयेन धैर्यं न स्थितं, तदा स्थातुमशक्त्या वर्णनारम्भे कृष्णचेष्टितसारणेन तत्राप्यशक्तिरुक्तेति मोचने न्युपसर्गेण सूचितम्॥ ९८॥

अतः परं वर्णनस्यावश्यकत्वाद्यथा वर्णनं भवति तज्ज्ञापकं नामाहुः ।

# गोपिकानयनपानैकपात्राय नम इति ॥ ९९ ॥

गोपिकानां नयनानां च यत्पानं तदर्थ एकं मुख्यं एकलं वा पात्रं पात्ररूपित्यर्थः। नयनेत्युपलक्षणं सर्वेन्द्रियाणामित्यर्थः। चक्षुप्मतां वेत्यपि सृचितम्। एतदेवोक्तमक्षण्वतामिदमेव फलित्यत्रेति 'वर्हापीडे'ति श्लोकार्थसूचकं नाम ज्ञेयम्। अत एव 'यथा पात्रस्थं रसं पाय- यितुं तत्पात्रं हस्ते विश्वद्भवतीत्युक्तं' 'वपुर्विश्वदि'त्यस्य विवरणे॥ ९९॥

एतत्स्वरूपानुभवानन्तरं वर्णनं जातिमाति तथा नामाहुः।

# श्रुतिरूपगोपिकावर्णितनिखिलगुणाय नम इति ॥ १००॥

श्रुतिरूपामिर्गोपिकाभिर्विर्णता निखिला अघे निरूप्या गुणा यस्य । 'अक्षण्वतामि'-त्यारभ्य 'गा गोपकैरि'त्यंतस्येदं नाम झेयम् । एतद्वर्णनेन 'तन्मयतां ययु'रिति ऋडिामय्य एव जाता इत्यन्तः प्राप्तिरूपो मध्यमो निरोधो निरूपितः ॥ १००॥

एतदग्रे अनन्यपूर्वीणां निरोधं निरूपयन्ति । तत्र प्रथममन्तःप्राप्तिस्चकं नामाहुः !

#### गोपकन्याव्यतफलाय नम इति ॥ १०१ ॥

'हेमन्ते प्रथमे मासी'त्यारभय् 'कुप्रार्यः कृष्णचेतस' इत्यत्रान्तःपातित्वनिश्चयपूर्विका-सक्तिर्निरूपितेति गोपकन्यानां व्रतस्यावान्तरफलरूपत्वसुक्तमिति तत्सूत्रकं नामेदं झेयम् । अत एवान्तरनुभवे बहिः पूजायाः प्रतिबन्धकत्वात्तां परित्यज्यासिक्तस्वभावादेव गुणगाने प्रति-ष्ठिताः, 'कार्लिदी दोषत्रयनिवारिकेति प्रतिबन्धनिवृत्त्यर्थं तत्र सानपरा विहारं चकु'रिति विव-रणे विवृतमिति ॥ १०१ ॥

तदा मुख्यफलदानार्थे भगवान् गत्वा यत्कृतवांस्तत्सूचकं नामाहुः।

# जलकीडासमासक्तगोपीबस्त्रापहारकाय नम इति ॥ १०२ ॥

गोपीपदेन भोग्यत्वं सूचितम्। जलकी डासक्तौ सम्यक्त्वकथनेन तत्रान्तरनुभवेनैव पूर्णतां मत्वा सक्ता जाता न तु वहिः सङ्गापेक्षाज्ञानमपि तासामिति सूचितम्। तेनेदानीमपि कन्यात्व- मेव तासामपि ज्ञापितम्। अत ए'वात्यागस्त्यागादुक्तम' इति ज्ञापनार्थं तादशीनां वस्त्रापहरणं कृतमिति तज्ज्ञापकं नामोक्तमिति भावः। विशेषस्तु सुत्रोधिन्यां टिप्पण्यां च द्रष्टव्यः॥१०२॥

अतः परं तासां सर्वमेव भगवता कृतिमिति सर्वस्यापि विनियोगः स्वस्मित्रपेक्षित इति पुंस्त्वारूयो धर्मस्तासु नास्तीति सोपि स्थापनीय इति वयस्यैः सहागमनमिति तादशं नामाहुः।

# मुक्तोपसर्पकाय नम इति ॥ १०३ ॥

मुक्ता उपसर्पका यस्य। अथवा मुक्तानां उपसर्पकस्तिकिटे तदन्तर्वा प्रापक इत्यर्थः। 'ते तु मुक्ताः स्वान्तःस्थितास्तान्प्रकटीकृत्यान्यैरलिधितान्स्वसङ्गे नीतवानि'ति विवरणे विवृतम्। अग्रे पुनर्वस्त्रदानेन सह तदन्तः प्रवेशिता इति 'स्वं स्वं वासः प्रगृह्यतामि'त्यत्र निरूपित-मित्येतत्सर्वाभिप्रायद्योतकिपदं नामेति ज्ञेयम्। एवमेतासामिप निरोधो निरूपितः। ततोग्रे 'अथ गोपैः परिवृत' इति गोपैः सिहतो जात इत्युक्तम्॥ १०३॥

अतः परं लीलासन्बन्धिपदार्थानां ज्ञानं गोपानां कर्तव्यमन्यथानिष्टपर्यवसानं स्यादिति तेषां ज्ञानोपदेशः कृत इति तत्सूचकं नामाहु ।

#### वृन्दावनवोधकाय नम इति ॥ १०४ ॥

इदं तु 'निदाघार्कातपे तिग्मे च्छायाभिः स्वाभिरात्मनः। आतपत्रायितान्विध्ये'त्यारभ्ये'तिप्रवालस्तवके'त्यन्तस्य नाम झेयम्। तत्र 'व्रजनातापेक्षया वनजाता एव
समीचीना' इति विवरणे विवृतमिति सर्वमत्रत्यं भगवदीयमेंवेति ज्ञानं जातमिति तथा नामोक्तिमिति भावः॥ १०४॥

एवं ज्ञानेन सर्वस्यापि पदार्थस्य भगवदर्थकत्वे स्फुरिते तद्रहणे स्वस्यानीचित्यं ज्ञात्वा श्रुधि सत्यां भगवित प्रार्थना कृता गोपैरन्यथा फलादिग्रहणेन श्रुन्निवृत्तिभवेदे-विति प्रार्थनं किमर्थ कुर्युः । तदा भगवान्स्वोपयोगि यावज्ज्ञानं तावत्तेषु स्थापियतुं पूर्वे बाललीला सिन्धर्यं लोकानुरूपं ज्ञानं भवेत्पश्चाद्धगवद्गामीति तदुभयकरणयोग्यं ब्राह्मणान्नम्, तेषां बहिर्मुखल्वात्समर्पणकत्रीणां भक्तत्वादिति तद्याचनमेवोपदिष्टम् । तदा तत्प्रार्थनायां ते- इनादरं कृतवन्त इति तेषां भगवद्ज्ञानं स्चित्रित्येतावत्स्चकं नामाहुः ।

## यज्ञभोक्त्रे नम् इति ॥ १०५ ॥

अत्र वैदिकज्ञानकर्मणोर्निर्णयः क्रियते, स च भगवत्संबन्धं विना न कस्यापि सत्त्वद्रो-धक इति । अतो गोपवाक्यैर्विप्राणां भगवत्स्क्रितनं जाता तेषां, ज्ञानकर्मणोर्भगवत्सम्बन्धा-भावात्, तत्सम्बन्धे तु कस्यापि भक्तस्य सङ्गेन परंपरयापि भक्तिरन्यस्यापि जायत इति भक्ताया विप्रभार्याया एकस्याः सङ्गेनान्यासामपि जाता, तासां सङ्गेन विप्राणामपि ज्ञानं भक्तिश्च जातेति निर्णयः कृतो विवरणे । तथा च 'देशः कालः पृथग्द्रव्यं मन्त्रतन्त्रे'ति 'तद्वद्वा परमं साक्षादि'त्नादिनाधिदैविकयज्ञभोक्ता सर्वयज्ञाधिष्ठाता सर्वयज्ञफलदाता चायिनत्यक्तमपि इति नत्स्चकं नामेदं ज्ञेयम् । तादृशेऽप्रवृत्तौ तद्ज्ञानं स्पष्टमेव सूचितम् ॥ १०९॥

तर्हि तदन्नं कथं याचितमिति तद्धेतुज्ञापकं नामाहुः।

#### यज्ञभागभुजे नम इति ॥ १०६ ॥

तत्र तत्स्त्रीणामण्यंशो वर्तत इति तास्तु भक्तास्तासां भागः स्वकीयः इति तद्भोगः कृत इति तत्सूचकं नामेदं झेयम् । किश्व । भगवद्भक्तैरानितमिति तत्सम्बन्धेन तत्सम्बन्धित्वेषि न दोष इति तदन्नस्य भगवति विनियोगे जाते तेषामिष भक्तिर्जातेति ज्ञापनार्थमिष भोगः कृत इत्यपि . सूचितमेतन्त्रास्त्रा, अत एवोक्तं 'धर्मरक्षार्थं भक्तिरक्षार्थं स्ववाक्यरक्षार्थं चे'ति विवरणे ॥१०६॥

#### तत्सूचकं नामाहुः।

# धर्मरक्षकाय नम इति ॥ १०७॥

यज्ञसंबन्ध्यत्रस्याधिदैविकसंबन्धेन यज्ञरूपो धर्मः सिद्धः, भगवदीयात्रभोजनेन भक्तिः सिद्धा। 'तदहं भक्युपहृतमश्रामी'ति स्ववाक्यरक्षा च सिद्धेति तथा नामोक्तमिति भावः ॥१०७॥ तदत्रस्वीकारेण तत्पत्नीषु प्रसादः कृत इति तादृशं नामाहुः।

#### यज्ञपत्नीप्रसादकाय नम इति ॥ १०८ ॥

यथाधिकारं प्रसाद इति मुख्यः प्रसाद एकस्यामेवेति सामान्यतः सर्वास्विति भावः । अत एव गमनं तासाम् ॥ १०८॥

तत्र गतानां किं जातमिति तज्ज्ञापकं नामाहुः।

# सर्वाज्ञाननिवारकाय नम इति ॥ १०९॥

तासां गमनानन्तरं तद्दर्शनेन ब्राह्मणानामज्ञानं निवृत्तम् । भगवज्ज्ञानं जातम् । तेन भगवद्भक्तिर्जातेति भावः । अज्ञाननिवृत्तौ द्वयं सिद्धमेवेति तन्निवारकत्वेनैव नामोक्तम् ॥१०९॥ एतावत्पर्यन्तं बाललीलानामानित्युपसंहरन्ति ।

# इति बालचरित्रस्य नाम्नामष्टोत्तरं शतम् । कृष्णभक्तिहृदानन्दि कीर्तनाद्भक्तिकोधकम् ॥ १॥

यद्यप्यनन्तान्येव नामानि तथापि कृष्णसंबंधि बालचरित्रस्य नाम्नामष्टोत्तरं शतं मयोक्तमित्यर्थः । बालचरित्रं यस्य कृष्णस्थिति वा, तदा मूलस्वपस्थैव नामानीत्युपक्रमोपसंहार-सङ्गतिरिप स्चिता । कथनहोतुं विशेषणेन निरूपयन्ति कृष्णभक्तिहृदानंदीति । कृष्णे सदानंदे भावात्मके भक्तिः स्नेहः पूर्वं भवति, ततो हृदयस्यानंदकारि भवेत्ततस्तत्सनेहस्वभावेन कित्तनाद्धक्तियोधकं आसक्तिजनकं भवेदिति भावः ॥ १ ॥

एवं बालचरित्रफलमुक्त्वासिक्तिकारकचरित्रनाम कथनं प्रतिजानते।
नामन्यथ प्रवक्ष्यामि यैः संतुष्यति केशवः।
वक्ष्यामि भक्तहृदये परमानन्ददायकः।। १॥

तानि नामानि प्रवक्ष्यामीति संबन्धः । कथने प्रकर्षो यथास्वरूपज्ञापकः । यैः केशवोषि ब्रह्म-शिवयोरिष मोक्षमेव ददाति, न तु ततोधिकं, ताहशोषि सम्यक्तुष्यति । पुष्टिमार्गीयभावप्रक-टनमेव सम्यक्त्वम् । तज्ज्ञापकमित्रमं विशेषणम् । भक्तहृद्ये परमानंददायक इति । बाह्या-म्यन्तरभेदेनेत्यर्थः । एतेन प्रौढलीला सूचिता ॥ १ ॥

एवं प्रतिज्ञाय नाम निरूपयंति ।

#### अद्भुतबास्रकाय नम इति ॥ १ ॥

बालकपदेन यद्यपि बाललीलैव सूच्यते तथापि अद्धृतपदेन प्रौढलीलापि सूचिता । अलौकिकमेव खद्धुतं भवति, दृश्यते वालकः, धर्मास्त्वलौकिकाः । माहात्म्यज्ञापका इति प्रौढलीलात्वं । यद्यपि बाललीलायामप्यवस्थासाधनिकद्धं चिरत्रं कृतं, तथापि न तत्र माहात्म्यज्ञानं कृतं कस्यापि । मुग्धमावप्रकटनेन लौकिकभाव एव सर्वेषां संपादितः । भक्तानामपि बालयसित एव प्रकारान्तरेण सन्तोषः कृतो, न त्वलौकिकीं रीतिं प्रकटितवानिति बाललीलात्वमेव । अत्र तु 'माहात्म्यज्ञानपूर्वस्तु सुदृढः सर्वतोधिकः स्नेहः' सर्वेषां कृत इति तत्पुरःसरमेव लीलां कृतवानिति प्रौढलीलात्वमिति सर्वमनवद्यम् । एतादृशमाहात्म्यसहित् स्वरूपदर्शनेपि देवकीमातृचरणानां बालकबुद्धिरेव जातेति ज्ञापनार्थं समस्तपदेन नामोक्तम्, अन्यथा मूले भिन्नं पदमिति तथा न वदेयुः । किश्च । अलौकिकर्ज्ञानमपि तयोः स्थितम् । अत एव 'स स्वजाते न शांकितावि'त्युक्तं मूले । यद्यपदिं लोके वेदे च प्रथितं, तथापीदानीं प्रकटितं तत् दृष्टुमेवोपपद्यते न तु सर्तु वर्णयितुं, वेत्यङ्कृतपदेन सूचितम् ॥ १ ॥

अतः परं रूपमुक्त्वाऽलौकिकशोभानिरूपकं नामाहुः ।

# अम्बुजेक्षणाय नम इति॥ २॥

यद्यप्यम्बुजेक्षणत्वमन्यत्रापि संभवति, तथाप्यत्र ये धर्मास्ते नान्यत्रेत्यलौकिकत्वं ज्ञापि-तम् । अलौकिकधर्मा विवरणे निरूपिताः । किश्व । अम्बुजपदेन रसोद्घोधकत्वेन रसात्मकता च ज्ञापिता । अत एव स्निग्धदंम्पतिभावरूपा रसात्मकताप्यप्रे निरूपिता फलप्रकरणे ॥ २ ॥ एवमछौकिकी ज्ञानशक्तिकत्वा, क्रियाशक्ति निरूपयन्तस्तत्सूचकं नामाहुः । चतुर्भुजात्तचक्रासिगदाशंखाद्यदायुधाय नम इति ॥ ३ ॥

चतुर्भुनैरात्ताः चक्रासिगदाशङ्खादय उद्गता जलहरा वा आयुधा येन तादशाय । अस्यार्थस्तु विवरणे 'चतुर्विधकार्य'मित्यारभ्य 'वेदोक्तं द्विविधं ज्ञानं भक्तिर्भगवतस्तथे'त्यन्तं विशेषतो विशृत इति ततोवगन्तन्यः । अत्रापि चतुर्व्यहेषु प्रद्युश्लरूषेण रसात्मकता सूचिता ॥ ३ ।

माहात्म्यद्योतकमग्रिमं नामाहुः।

#### **श्रीवत्सलक्ष्मणे नम** इति ॥ ४ ॥

सर्वात्मकस्य भगवतो ब्रह्म हि मुख्यं लक्षणामिति तद्धारणम् । किश्व । स्पर्शसुखाभिन्य-क्तिहेतुः श्रीः तस्याः स जनको भवतीति विवरणे विवृत्तिमिति । तद्धारणेन रसज्ञतापि सूचिता । तेन माहात्म्यं स्नेहश्चेत्युभयमपि ज्ञापितम् ॥ ४ ॥

अन्यदप्याहुः ।

# कौरतुभाभरणग्रीवाय नम इति ॥ ५ ॥

कौरतुमो मणिराभरणं यस्यां ताहशी श्रीवा यस्येति । जीवानामाधिदैविकस्वरूपमूतोयं मणिरिति मुक्तजीवानां तत्रैव स्थितिः । भगवाँस्तु मुक्तोपसृष्यः । ताहशा जीवास्तु छीलाम-ध्यस्था एवेति, तेषां कण्ठभूषणत्वेन स्थापनादसपरवशत्वमेव ज्ञापितम् । एवं सिति माहात्म्यं रसामिज्ञत्वं चेत्युभयमत्रापि सूचितम् ॥ ९ ॥

तादृशस्वरूपिवलोकने माहारम्यज्ञानपूर्वकस्नेहेन श्रीदेवकीमातृचरणानां मुक्तिरेव स्या-दिति तदभावसूचकं नामाहुः ।

#### पीताम्बरधारिणे नम इति ॥ ६ ॥

पीताम्बरं माया तद्धारणेन मोहमेव करोतिति न तथेति भावः। अत एव जागरूके माहातम्यज्ञानेपि पुत्रत्वभावः। एतदेव विवरणे व्यक्तितम्। पूर्व कौस्तुभवर्णने जीवानामुभयरूपत्वं
निरूपितम्। केचन कियानिष्ठाः। केचन ज्ञानिष्ठा इति। तथात्वहेतुभूता मायेति पीताम्बरवर्णनम्। पीताम्बरस्य तद्रूपत्वादिति। तथा च मोहकधर्मसाम्ये तन्नापि तद्यक्तिति भावः।
किश्व। पीताम्बरं तु रसाच्छादकं भवति, तेन रसरूपत्वेपि रसाच्छादनं सूचितम्। अत एव
विवरणे भगवतः प्रदेशावरिकामायामित्युक्तमाभासे॥ ६॥

अत एव रसरूपत्वद्योतकमार्थमं नामाहुः।

#### नीलमेघश्यामाय नम इति ॥ ७ ॥

स यथा सर्वानन्ददायी तथायमपीति भावः। एतत्सर्वे 'यस्तु स्वकाल' इत्यादिना विवरणे स्फुटीकृतम् ॥ ७ ॥

एवं स्वरूपं निरूप्य तदुपयोग्याभरणद्योतकं नामाहुः ।

#### नानाकल्पविराजिताय नम इति ॥ ८ ॥

इदं तु 'महाईवैद्धर्यिकरीटे'ति श्लोकनिरूपिताभरणभूषितत्वसूचकं नाम ज्ञेयम् ॥ ८ ॥ एवमुभयात्मकं स्वरूपं निरूप्य तस्य परमसौन्दर्यातिशयद्योतकं नामाहुः ।

## आत्मविसापकमानुषवेषसौन्दर्यनिधये नम इति ॥ ९ ॥

इदं तु विरोचमानिमत्यस्य नाम ज्ञेयम्। विशेषेण रोचकमिदमेव यत्स्वस्यापि विस्मयः। तथा च आत्मविस्मापको यो मानुषवेषः सौन्दर्यं च तस्य निधिः तादृशाय। अत एवादावद्भुत-मेवोक्तम्। वालकपदेन सानुषवेषोम्बुनेक्षणपदेन सौन्दर्यं च व्यक्तितम्। तस्यापि निधिरिति 'त्रेलोक्यलक्ष्म्यैकपदं वपुर्द्ध'दित्युक्तमग्रे। एतेन त्रेलोक्ये यत्र सौन्दर्यं तत्रैतस्यवैकांशरूपमिति सूचितम्। एवं सर्वाशेन पूर्णप्राकट्येऽनिर्वचनीयमाहात्म्यं ज्ञापितम्॥ ९॥

अतः परमेतादृशस्येदानीं प्रयोजनाभावाद्भूपान्तरेण वर्ज गत इति रमापि तत्रागत्य सेवां करोतीति तन्माहात्म्यसूचकं नामाहुः ।

#### रमालालितपादपद्माय नम इति ॥ १० ॥

रमा तु सर्वदा पुरुषोत्तमसेवैकनिष्ठा । सा चात्रागता इति तदवध्यत्रैव सापि स्थितेति तथोक्तम्। इदं तु 'तत आर्भ्य नंदस्ये'त्वारभ्य 'रमाक्रीडमभूत्रृपे'त्वन्तस्य नाम झेयम् ॥१०॥

अतः परं यत्र माहात्म्यज्ञानपूर्वक एव स्नेहः प्रकटीकृतो न तु मुग्धभावसहितस्तचरि-त्रसंबंधीनि नामान्यत्र निरूपणीयानीति मध्यस्थबाललीलान्तःपातीनि नामानि विहाय ताद-शान्येकविंशाध्यायादारभ्य पुनर्निरूपयन्ति ।

तत्र प्रथमं भक्तानामन्यभजनादिकं निषिद्धमिति तन्निवारणसूचकं नामाहुः ।

#### भक्तिहितोपदेशकाय नम इति ॥ ११ ॥

इदं तु नन्दादीनामिन्द्रयागोद्यमं दृष्ट्वा तंत्स्वकीयानामनुचितं मत्वा हितोपदेशं कृतवा-निति तत्सूचकमुक्तम् ॥ ११ ॥

ननु बालकोपदेशेन पारंपर्यागतमपि धर्म ते महान्तः कथं त्यक्तवंत इति तत्सूचकं नामाहुः ।

# हविमेन्त्रदेवतामूखयोधकाय नम इति ॥ १२ ॥

हिवर्मन्त्रदेवताश्च तेषां मूलं यत्तद्वोधकाय ज्ञापकीयेत्वर्थः। अयं भावः। पूर्व नन्दं प्रति प्रश्ने कृते नन्दः 'पर्जन्यो भगवानिन्द्रे'त्युत्तरं दत्तवान्, तत्र पर्जन्यो भगवानेव देवतारूपो, मे- चास्तरयावयवाः मन्त्रा इव वर्षापयो हिवः यतोत्रं भवित, जलालाभ्यामेव सर्व जीवित, इन्द्रः सर्वोपास्य इति सर्वे तद्भजनं कुर्वन्तिति निरूपितम्। ततो भगवांस्तन्मतं निराकृत्य स्वमत- मुपदिष्टवान्। 'तस्माद्भवां ब्राह्मणानामद्रेश्चारभ्यतां मस्त' इति भवत्कृतो यागस्तु वैदिको न भवितिते वैदिकः कर्तव्यः। यत्र हिवर्मत्रदेवताः प्रतिष्ठिताः। तत्र गोषु हिवः। ब्राह्मणेषु मन्त्रः। गोवर्धनः स्वयमेव देवतारूपः। हिवर्मत्रदेवतानां मूलभूतानां मूलभूता प्त एवति तद्वोधको जात इति तत्स्वकं नामोक्तमिति भावः॥ १२॥

# तत इंद्रस्य मोहेन अजोपघातोद्यमो जात इति तत्सूचकं नामाहुः।

#### कृतवेषमोहितदेवपरीक्षकाय नम इति ॥ १३ ॥

कृतो यो वेषो मानुषवेषस्तेन मोहितो यो देव इन्द्रस्तस्य परीक्षकाय परीक्षाकर्त्रे इत्यर्थः । कियत्पर्या मया सहैवं करिष्यतीति सप्तदिनपर्यन्तं परीक्षा कृतेति, तदुपर्यपि वृष्टिं कुर्यात्तदा स्वरूपत एव नष्टो भवेदिति भावः । अथवा । कृतवेषमोहितो यो देव इंद्रस्तेन हेतुना परीक्षकाय भक्तानामित्यर्थः । इन्द्रकृतक्केशेन भक्तेषु करुणया रक्षार्थ परित ईक्षणं 'गोपाये स्वात्मयोगेने'ति विचारपूर्वकं यदीक्षणं तस्य कर्त्रे इति वा । अथवा । ताहशो यो देव इन्द्रस्तस्य परित ईक्षा झानं तत्कारकायेति तत्कृतप्रपत्तिः सूचिता । किश्च । प्रपत्त्यनन्तरं तदुपरि कृपादृष्टिः कृतेति परीक्षकायेत्युक्तमित्यपि सूचितम् । अत एव 'तस्मिन् जाते सुरेक्षणमि'त्यत्र स्वकार्ये संपन्ने सुरेक्षणं कृतिमिति विवरणे विवृतम् ॥ १३ ॥

ननु यागभङ्गजनितकोपेन प्रलयकालीना मेघा निर्मुक्ता इति तैः सर्वे जगदेव आवितं भवेदिति तदभावद्योतकं नामाहुः ।

# एकदेशवृष्टिवायुदेवताक्षीभजनकाय नम इति ॥ १४ ॥

एकदेशो त्रनस्तदर्थ वृष्टिवायुदेवताक्षोभजनकस्ताहशाय । अथवा । एकदा य ईशः न तु सर्वदा ताहश इन्द्रः तस्मात्तनमुखादित्यर्थः । वृष्टिवायुदेवतानां क्षोभजनकः न तु साक्षात्स्वय-माज्ञप्तवानिति तावन्मात्रष्ठावनमेव कृतवन्त इति भावः । अत एव 'नन्दादिम्यश्चुकोप स' इत्यत्र 'स निषद्धभागभोक्ते'त्युक्तम्, प्ररूपेषु तु भगवदाज्ञया तथा कुर्वतिति सर्व सुस्थम् ॥१४॥

ननु मूले मेघादिनां श्रोभजनकत्विमद्रस्योक्तम्, अत्र भगवतः श्रोभजनकत्वं निरूपितिमिति कथमेकवाक्यता भवेदिति तत्सूचकं नामाहुः।

# सर्वरूपाय नम इति ॥ १५ ॥

अयं भावः । अत्र भगवान्कालात्मकः स्वयं शक्रदर्पनाशार्थमेतावत्करोतीति सर्वरूपोपि स्वयमेवेति, तत्प्रेरकोपि स्वयमेव जात इति तेषां क्षोभजनकत्वं भगवत एवेति तथा नामोक्तमिति भावः । अन्यथा को वा बराक इन्द्रो यद्भगवत्स्थाने ताहशोपद्भवं कुर्यादिति सर्वमनवद्यम् । सर्वेषां रक्षायां स्वात्मयोगयुक्तः 'गोपाये स्वात्मयोगेने'ति सर्वत्र स्वयं प्रविष्ठः, सर्वरूपत्वेन रक्षा कृतेति तत्सूचकं नाम ज्ञेयम् ॥ १५ ॥

ननु तथाप्येतावत्करणे किं सिद्धमिति तदाहुः ।

# वेदमार्गरक्षकाय नम इति ॥ १६॥

पाखण्डधर्म दृरीकृत्य वैदिको वैष्णवधर्मो रक्षित इत्यर्थः । किश्व । भक्तानां तत्रापि स्वकीयानामन्यभजनादिकं सर्वथा ह्यनुचितमिति ॥ १९ ॥ े

तत्सर्वे दूरीकृत्य केवलं स्वनिष्ठीकृता इति मक्तिमार्गप्रवर्तको जात इति तथा नामाहुः ।

#### भक्तिमार्गप्रवर्तकाय नम इति ॥ १७ ॥

अत एव वृष्टिकृतपीडायामपि चरणशरणमेवागता इति 'पादमूलमुपाययुरि'त्युक्तं मूखे ॥ १७ ॥

ततो रक्षापि स्वस्वरूपेणैव कृता, न तु साधनान्तरेण । तथा सत्यन्यसंबन्धः स्वकीयानां भवेदिति तत्सूचकं नामाहुः ।

## गोवर्धनोद्धरणधीराय नम इति॥ १८॥

तदुद्धरणकृतरक्षया केवलं स्वकीयत्वं संपादितं स्वमाहात्म्यं च प्रदर्शितम् । सप्तदिव-साविध पर्वतधारणेन सर्वेषां क्षुत्तृड्देहधर्माद्यभावेन च माहात्म्यज्ञानपूर्वकस्तु सुदृढः सर्वतोधिकः स्रोहो जनित इति भक्तिमार्गधर्मपोषणमेव कृतिमिति भावः ॥ १८॥

न केवलं स्वीयानामेव माहात्म्यज्ञानं कृतं किंतु सर्वेषामेव जातामिति तत्सूचकं नामाहुः। सर्वजनीनमाहात्म्ययोधकाय नम इति॥ १९॥

सर्वत्रैव देवमानुषादिषु माहात्म्यस्य बोधकायेति ॥ १९ ॥ सर्वत्रैव तत्प्रकटमिति इंद्रस्यापि तज्जातमिति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### भक्तिविस्मापकाय नम इति॥ २०॥

इंद्रोपि भक्त एवाधिकारित्वान्मोहेन भगवदपराधं कृतवानिति स्वोद्यमे निष्फले जाते विसितोभवदिति तथोक्तिमिति भावः । न केवलमाश्चर्यमात्रमेक जातं किंतु गतगर्वः हत-संकल्पः सन् मेघान्न्यवारयदित्वपि ज्ञेयम् ॥ २० ॥

अत एव भगवान्दोषमेव दूरीकृतवान्, नित्वन्द्रः स्वर्गाद्दूरीकृत इति तादशं नामाहुः।
मोहनप्रयोधोभयरक्षकाद्धृतचरित्राय नम इति॥ २१॥

मोहनं च प्रबोधश्च तदुभयस्य रक्षकमद्भुतं चरित्रं यस्येति । मोहोपि स्वकृत एव प्रबोधोपीत्यद्भुतत्वम् । अत एवेन्द्रपदात्र नाशितः । एतेनापराधेपि दोषमेव नाशयति न, तु तं लौकिकप्रभुवदिति सूचितम् ॥ २१ ॥

तत्र हेतुरूपं नामाहुः।

# लोकवेदोल्लक्षनकरप्रपन्नभक्तसर्वदुःखनिवारकाय नम इति ॥ २२ ॥

भगवान्परमकुपालुरक्किष्टकर्मित लोके वेदेपि निन्दितं महापापननकं ताददामपि करोति यः स लोकवेदोल्जङ्गनकरः, एताददा इन्द्रो, यतो गोकुलसंक्षयार्थमाज्ञापितवान् , पुनर्विवेके जाते प्रपन्नश्च, तत्रापि भक्तः अपराधक्षमापनपूर्वकं सेवकधर्मे प्रवृत्तः, ताददास्य सर्वदुःखनिवारका-येत्येतदेवोक्तम् , 'मया तेऽकारि मधवन्नि' त्यारम्य 'गम्यता' मित्यन्तम् । अतः परमेवं न कर्तव्यमिति ॥ २२ ॥

न केवलं दुःखमेव निवारितवान्कितु प्रसादोपि कृत इति तथा नामाहः ।

#### इन्द्रसुरभीप्रसादकाय नम इति ॥ २३ ॥

उभयोरेकत्र स्थितिरुभयोः प्रसादस्याप्यैक्यप्रतिपादनाय समस्तं पदम् । किश्व, गोवि-न्दाभिषेकस्तु सुरभ्या प्रार्थितः । इन्द्रेण स्वयं स कृत इति स्वस्य सेवकधर्मी ज्ञापितः । भगवत्प्र-सादोपि स्चितः स्वप्रसन्नतया । अन्यथा सा न स्यात् । अतएव समानधर्मज्ञापनायापि समस्तं पदम् । किश्व, इन्द्रस्येन्द्रत्वं दूरीकृत्य सुरभ्या भगवति तदिभिषेकः क्रियत इति परस्परं वैमनस्यं भवेदिति तदभावज्ञापनार्थं वा समस्तं पदम् ॥ २३ ॥

तत इन्द्रत्वसूचकं नामाहुः।

#### गोविन्दाय नम इति ॥ २४ ॥

इन्द्रस्यापीन्द्र इति माहात्म्यं द्योतितम्, अतएवोक्तं 'निवैराण्यभवंस्तात कूराण्यपि निसर्गत' इति मुले । किश्व । गोकुलस्य सर्वस्थेन्द्रो जात इति गोविन्दः, गोकुलेन्द्रः, वजेन्द्रः गोपेन्द्रः, तथा इन्द्रेन्द्रः, देवेन्द्रः, सुरभीन्द्र इत्यादिनामान्यपि भवन्ति । एवं माहाम्त्यज्ञानपूर्व-कस्नेहसहितनिरोधो निरूपितः ॥ २४ ॥

एतावत्यिप चिरित्रे कृते सर्वथा माहात्म्यं न स्फुरितम् । यतो गोवर्धनोद्धरणानन्तरं पुनर्यथास्थानं तस्मिन्स्थापिते भगवित च मिलिते लौकिकरीतिरेव कृता न त्वलौकिकभावः स्फुरित इति तदर्थमित्रमचरित्रं कृतिमिति तत्सूचकं नामाहुः ।

# अत्यन्तभक्तिनरोधकाय नम इति ॥ २५ ॥

भक्तश्चेदन्यभजनं कुर्यात्तत्रापि निरोधमार्गीयश्चेत्तदा निरोधः कर्तव्य इति नन्दस्यान्य-भजनादिकं जातिमिति निरोधः कृतः । यतो भगवत्प्रेरितवरुणकृतदास्यादिनिरीक्षणेन भगवित माहात्म्यमलौकिकत्वेन बुद्धिश्च जातेत्येतावत्सूचकं नामेदं ज्ञेयम् ॥ २५ ॥

अत एव तज्ज्ञापकमित्रमं नामाहुः ।

#### वरुणादिदेवप्रबोधकाय नम इति ॥ २६ ॥

वरुणादयो ये देवा आदिपदेन तत्रत्याः स्त्रियः पुरुषाश्च तेषां सर्वेषामेव प्रबोधकः । प्रकृष्टेन स्वज्ञानसंपादकस्तादृशाय । अत एव ते सर्वे गर्भदासा इव सेवां कृतवन्त इति तथो-क्तम् ॥ २६ ॥

एवं वरुणलोके सर्वेषां वरुणादीनां दास्यं दृष्ट्वा भगवति माहात्म्यज्ञानं दृढं जातिमिति भगवतः परमोत्कर्षदिदृक्षापीति तत्पूरकं नामाहुः ।

# व्यापिवैकुण्ठप्रदर्शकाय नम इति॥ २७॥

व्यापिवैकुण्ठस्य प्रकर्षेण दर्शकस्ताहशाय । तद्दर्शनेनाविद्यानिवृत्तावक्षरानन्दात्मकत्वे सम्पन्ने सर्वेषां लय एवाभूदिति, ततोपि भजनानन्दस्योत्कृष्टत्वात्तदनुभवार्थं तत उद्धृताः ॥ २७॥ ततो ब्रह्मणो लोकं दहशुरिति सर्वतारतम्यज्ञापनार्थे प्रदर्श्य ततोप्युद्धृतवानिति विवरणे

विवृतमिति तत्सूचकं नामाहुः।

# वैकुण्ठस्थित्यधिकभक्तगृहस्थितिबोधकाय नम इति ॥ ९८ ॥

वैकुण्ठस्थितेः सकाशादधिकोत्कृष्टा भक्तस्य गृहस्थितिस्तस्या बोधको ज्ञापकः । एतद्द-र्शनेनायं साक्षाद्धगवानेवास्मद्गृहेवतीर्ण इति गृह एवा परमानन्दानुभवेन वैकुण्ठापेक्षया गृहमेव विशिष्टमिति ज्ञानं जातमिति भावः ॥ २८ ॥

तद्भेदकं नामाहुः।

#### मद्नगोपालाय नम इति॥ २९॥

वैकुण्ठे लयावस्थानुभूता । अत्र तु साक्षान्मदनमूर्तिः परमलावण्यांनिधिः स्वयमेव गोपालरूपेण भगवानसानानन्दयतीति नन्दादीनां ज्ञानं जातमिति तत्सूचकं नामोक्तमिति भावः। इदं तु 'कृष्णेन चोद्धृता' इति कृष्णपदार्थस्य नाम ज्ञेयम् ॥ २९ ॥

ननु गोकुले भगवत उच्छृंखलचरित्रस्य दृष्टत्वात्कथं तादृशं निर्दोषज्ञानं जातामिति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### अनाविष्ठहाचारिणे नम इति ॥ ३० ॥

सर्वेषां आदिभूतो ब्रह्मचारी त्वयमेव, य इदानीं ब्रह्मचर्यं कुर्वित तेषां सर्वेषां मूलभूतो-यमेव । यतः सर्वत्र ब्रह्मक्षपत्वेन चरति व्याम्मोति । सर्वेषु आत्मबुद्धिरेव भगवतः, आत्मव्यति-रिक्तं वस्त्वेव नास्तीति ब्रह्मचर्यं तत्रैवेति तथा नामोक्तम् । किश्व । यः सर्वदा स्वानन्देनैव पूर्णस्तस्यान्यतश्चानन्दापेक्षेव नास्ति, यतो ब्रह्मचर्यं खण्डितं भवेदतोनादिब्रह्मचारित्वं तत्रैवेति ज्ञापितम् । इदं तु कृष्णं च तत्र छंदोभिः स्तूयमानं दृष्ट्या तादृशं ज्ञानं जातमिति तद्यञ्चकं ज्ञेयम् । किश्व, ब्रह्मचारिणो वेदाध्ययनादिकं तदुक्तधर्माचरणं च धर्मः स ह्यागंतुकस्तस्य । अत्र तु छंदोभिःस्तूयमानत्वोक्तेर्वेदानामपि तिक्रष्ठतोक्तेत्यनादिब्रह्मचारित्वं तत्रैवोक्तमिति भावः ॥३०॥

एवं निर्दोषज्ञाने जाते फलं भवतीति साधनप्रकरणानन्तरं फलप्रकरणारंभः । तत्र फल-दानार्थे यादक् स्वरूपं कृत्वा स्थितस्तादृक्स्वरूपज्ञापकं नामाहुः ।

# कंद्रपेकोटिलावण्याय नम इति ॥ ३१ ॥

इदं तु 'भगवानपी'त्यस्य विवरणे षड्डणैश्चर्यसंपन्नस्तथा रूपं कृत्वा स्थित इति भगव-त्पदार्थेन निरूपितमिति तद्द्योतकं नाम ज्ञेयम् ॥ ३१ ॥

नन श्रुतौ कामरूपत्वं ब्रह्मणः कुत्रापि न श्रुतिमिति तत्तात्पर्यज्ञापकं नामाहुः।

#### सर्वोपनिषचात्पर्यगोयराय नम इति ॥ ३२ ॥

सर्वोपनिषदां यत्तालपर्यस्तपं 'रसो वै स' इत्यादिना निरूपितं रसात्मकं कोटिकन्दर्पलावण्यं तदेव गोचरः दृग्विषयीभूतमित्यर्थः । अथवा । सर्वोपनिषद्भूषा व्रजसीमन्तिन्यस्तासां ताल्पर्यं बहिः फलानुभवरूपं तदर्थं गोचरो जात इति । एतेन श्रुतीनामेवार्थे तादृशं रूपं प्रकटितवा-व्रान्यार्थमिति सूचितम् । अथवा । सर्वासागुपनिषदां ताल्पर्यं फले, फलरूपा तु रासलीला, तत्र तदर्थं वा गोचरो जात इति तथोक्तम् । एवमुपनिषत्तात्पर्यगोचरत्वकथनादियं छीला नित्यैव, साम्प्रतं लोके बहिः प्रकटीकृता। अत एवोक्त 'मत्रैव लोके प्रकटमाधिदैविकमुत्तम' मिति॥३२॥

अतः परं फलस्वरूपज्ञापकं नामाहुः ।

#### गोपिकारमणाय नम इति॥ ३३॥

एतावत्पर्यन्तमीश्वरभाव एव स्थितः । इदानीं समस्तब्रह्मधर्मान्विहाय नायकभावेन ता रात्रीर्देष्ट्वा रमणेच्छां कृतवानिति गोपिकानां रमणो जात इति तथोक्तम् । एतत्सर्व 'वीक्ष्ये' त्यस्य विवरणे विवृतम् ॥ ३३ ॥

अत एव विलम्बासिहिष्णुस्तत्कार्यसाधनार्थ योगमायामुपाश्रितो जात इति तत्सूचकं नामाहुः।

#### सकलयोगाधिपतये नम इति ॥ ३४ ॥

सकलयोगानामि अधिपतिरिधिष्ठाता तत्त्वयोगन तत्तत्कार्यसाधक इति । एवं कार्ये स्वस्य स्वातन्त्र्याभावाद्योगमायैव साधिकेति तामाश्रित इति तत्स्यूचकिमदं नामोक्तिमिति भावः । अतएव पूर्वमिप योगमायामाज्ञापयदधुनापि कार्यमिति रसस्वाभाव्यात्तामाश्रित इत्युक्तम् । एतत्सर्व विवरणे द्रष्टव्यम् ॥ ३४ ॥

किंच। अत्र यथा नवीनमनःकरणेन सर्वा सामग्री लीलोपयोगिनी नवीनैव कृतेति विवरणे विवृतम् । तथा कामोपि नवीन एव प्रकटीकृत इति तत्सूचकं नामाहुः ।

# अलौकिकपूर्णकामजनकाय नम इति ॥ ३५ ॥

यदा नायकभावेन तहर्शने रमणेच्छा जाता तदा कामोपि स्वरूपात्मकोऽलौकिक उन्
हुद्ध इति भक्तेष्विप वेणुद्वारा तस्यैव जनको जातः । अत एव 'कामिपतामहं मन उत्पादितवांस्तत्र वेणुरिष सहायतां प्राप्स्यती'त्युक्तं विवरणे । तथा च तत्सूचकिमदं नामेति भावः ।
किचिदलौकिकपूर्णकामत्रीजजनकाय नम इति पाठः । तदा कामत्रीजं वेणुनादस्तज्जनकायेति
तदद्वारा काम उत्पन्न इति स्फुटमेव ॥ ३५ ॥

एवं भगवतो रसरूपतां निरूप्योद्दीपनविभावरूपोपि स्वयमेवेति तत्सूचकं नामाहुः।

#### आशापुरकसत्यात्मकामदीपकाय नम इति ॥ ३६ ॥

आशाप्रकश्च सत्यश्च आत्मरूपश्च कामदीपकश्च अर्थात् यश्चन्द्रः तद्भुपः । यदैव मन-श्चके तदैव य उद्धराजः सै उदगादिति विवरणार्थनैव तदुदयः प्राप्तः । रमणेच्छांतर्गतत्वात् । सोपि स्वरूपात्मक इति गापिकारमणाय नम इति नामान्तर्गत एव सूचितः । इदानीं तत्स्वरूपं वक्तव्यमिति तत्सूचकत्वेन विशेषणेरेव विशेष्यनिर्देशः कृत इति तथोक्तम् । तेनाशाप्रकत्वेन 'ककुभः करेर्भुखं प्राच्या विलिपन्ति' त्युक्तोर्थः सूचितः । किश्च । चर्षणीनामप्याशा पूरिता शोक-दूरीकरणेनेत्यपि सूचितम् । सत्यत्वेन नायं भचक्रगः । मध्याकाशपर्यतमेव गमनिमत्यादि- धर्माः सूचिताः । आत्मरूपत्वेनालौकिकत्वमुक्तम् । कामदीपकत्वेनोद्दीपनविभावरूपतोक्तेति सर्वे मुस्थम् ॥ ३६ ॥

एताहरां चन्द्रं हृष्ट्वा वेणुनादं कृतवानित्युक्तं मूले । ततस्तद्गीतं निशम्य ताः सर्वा आजग्मुरित्युक्तं तत्स्चकं नामाहुः ।

# शृङ्गारविभावादियुक्ताय नम इति ॥ ३७ ॥

मुख्यरसस्तु विभावादिसंयुक्त एव तिष्ठतीति शृङ्गाररसस्य ये विभावा आरुंबनविभावा उदीपनिवभावादयश्च तैर्युक्ताय । अत्रोद्दीपनिवभावास्तु ता रात्रीः शरदोस्फुछमिष्ठका इति तदोडुराज इति वनं चेति सर्वे पूर्वोक्तनामिः सूचिताः, आजग्मुरित्यनेनालम्बन विभावस्त्रपा उक्ता इति तत्सूचकं नामेदं ज्ञेयम् । एतेन धर्मसिहितो रसो निरूपितः ॥ ३७ ॥

एवं करणे स्वप्रतिद्दीव हेतुरिति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### सत्यवाचे नम इति ॥ ३८ ॥

'मयेमा रंस्यथ क्षपा' इति तासां वरो दत्त इति तद्वचनं सत्यं कृतमिति तथोक्तम्। एतेन ता आहूता इति सूचितम्॥ ३८॥

अतः परमागमनानन्तरं धर्मसूचकं नामाहुः।

#### कामोन्मत्तगोपाङ्गनामुक्तिदान्ने नम इति ॥ ३९ ॥

'निशम्य गीत' मित्यत्र गीतस्यानद्गवर्धनत्वमुक्तमिति तच्छ्वणेन तादृश उहुद्धो यः कामस्तेनोन्मक्ता देहाधवधानरहिता या गोपाङ्गनास्तासां मुक्तिदाता। अयं भावः। 'कृष्णगृही-तमानसा' इत्यत्र मानसमित्युपलक्षणं, देहप्राणेन्द्रियान्तःकरणाद्यः सर्व एव स्वस्मिन्गृहीता इति कृष्णात्मिका एव तद्गितकमाजगमुरिति 'ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येती' त्युक्तस्या मुक्तिरेव दत्तेति तथोक्तमिति भावः। अथवा। 'आत्मना प्रथमा लीले' त्युक्तत्वात् प्रथमं भक्तानामात्मन्यात्मनैवानन्दं पूरितवानित्युक्तमिति विवरणे। तथा च मुक्तावात्मन एवानन्दानुभवो, न तु देहेन्द्रियादीनामिति तथोक्तमिति भावः। परन्तु तथाप्येतावान् विशेषः। यदत्र मुख्यत्वेन प्रथममात्मन एव पश्चात्सवेनिद्रयाणामिति। एतेन या मुक्तिः कामादिविषयत्यागेन ज्ञानमन्त्यादिसाधनैः कथित्रद्भवित सात्र वाधककामादेव जातेति सूचितम्। अत एव 'कामं कोध'मि त्यादि निद्धिपतम्॥ ३९॥

एवं ब्रह्मप्रापणानन्तरमपि तासां मनोभिलाषस्ततोप्यधिकफल इति तदिधिकारपरीक्षार्थ-मग्रिमं नामाहुः ।

#### सुकत्यधिकफलगोपीमनोमोहकाय नम इति ॥ ४० ॥

मुक्तचिकफलं साक्षात्स्वरूपसम्बन्धस्तत्र गोपीनां मनांसि तेषां मोहकस्तादशाय । इदं तु 'ता दृष्ट्वन्तिकमायाताः' 'वाचःपेशैर्विमोहय'न्नित्यारम्य 'प्रतियात ततो गृहा'नि- त्यन्तस्य नाम ज्ञेयम् । भगवांस्तु अन्यशेषतया भजनमयुक्तिमिति पराष्ट्रित्तं वदति । किश्च । भजतां मुकुन्दो मुक्ति ददाति कर्हिचित्सम न भक्तियोगिमि'ति वाक्यानमुक्तिः पूर्वे दत्ता, तदन्य-त्फलमधिकाराभावे न देयमिति 'स्वागतं व' इत्यादिनिषेधवाक्यान्युक्तवान् ॥ ४०॥

एतास्तु पूर्णाधिकारवत्य इति तिन्नराकरणं चक्रुरिति तत्सूचकं नामाहुः । स्रोकवेदसर्वधर्मपरित्यक्तगोपीसेवितचरणारविन्दाय नम इति ॥ ४१॥

लोकवेदसंबिन्धनः सर्वे धर्माः पित्यक्ता यग्निस्ताहशािभः गोपिभिः सेवितं चरणारिवन्दं यस्य ताहशाय । इदं तु 'सन्त्यज्यं सर्विवधयाँस्तव पादमूल'मित्यारभ्य 'का स्त्रचङ्ग ते कल पदामृते'त्यन्तस्य नाम ज्ञेयम्। अत एवाग्रे 'किङ्करीणािम'त्युक्तं, न हि केङ्कर्थे पूर्विसिद्धो धर्म-स्तिष्ठतिति भगवच्चरणसेवैवास्मद्धर्म इति ज्ञापितम् । एवं सिति तत्स्चकमेवेदं माम ज्ञेयिमिति भावः ॥ ४१ ॥

अतः परमन्तर्गृहगतानामत्रागमने प्रतित्रन्धोभूदित्येतत्फलं न जातामिति तन्निवारकं नामाहुः।

भक्तप्रातिबन्धानिवारकाथ नम इति ॥ ४२ ॥ भक्तप्रातिबन्धानिवारकाथ नम इति ॥ ४२ ॥ भक्तप्राणमयं देहामि'त्यादिना प्रतिबन्धनिवृक्तिरुक्तेति भावः ॥ ४२ ॥

तदनन्तरं फलप्राप्तिस्वरूपसूचकं नामाहुः।

अलब्धरासगोपीसचोमुक्तिप्रदायकाय नम इति ॥ ४३ ॥

अलब्धो रासो याभिः, प्रतिवन्धकस्य जातत्वात्तादृशीनां गोपीनां सद्यो ध्यानमात्रेण मुक्तेः प्रदायकः । तत्रापि प्रशब्देन मुत्त्यनन्तरंगलौकिकदेहप्राप्त्या सर्वतः पूर्वमेव रासमध्यस्था जाता इति सूचितम् ॥ ४३ ॥

ततः परीक्षानन्तरं ता अपि रासमध्यस्था जाता इति तत्सूचकं नामाहुः ।

# परीक्षितगोपवधूसेवितचरणाय नम इति ॥ ४४ ॥

परीक्षिता या गोपवध्वस्ताभिः सेवितं चरणारिवन्दं यस्येति । 'पुरुषभूषण देहि दास्य' मित्युक्तत्वात्तदुपयोगिसेवां कृतवत्यः । तदुक्तं 'ताभिः समेताभि'रित्यादिना । अथवा । परीक्षिता परित ईक्षिता या गोपवध्वस्ताभिस्तथेत्यर्थः । अयं भावः । परीक्षानन्तरं 'इति-विक्वित'मित्यत्र हास उक्तः । सोपि प्रकृष्टः परिहासज्ञापकः खापेक्षाज्ञापकश्च । तथा च पूर्व प्रहस्य परिहासं ज्ञापयित्वा पश्चात्प्रेमपूर्वकं परित ईक्षिता अवलोकिता इति तत्स्चकं परीक्षितपदिमिति भावः । किश्च । तादशप्रकारकभगवदवलोकनानन्तरं तासामिप तादशमवलोकनं जातिमिति परीक्षिताः परित ईक्षा सङ्घाता याद्य ताः परीक्षिताः । ईक्षेत्युपलक्षणं, यावन्तः प्रेक्षणा-दयो विलासास्ते सर्वे जाता इति ज्ञेयम् । अत एव 'प्रियेक्षणोत्फुङ्मखीभि'रित्युक्तं मूले । तथा च तादशिभिस्तथेति भावः ॥ ४४ ॥

अतः परं रमणानन्तरं तासां लोकन्यायेन मदो मानश्च जातावि 'त्यात्मानं मेनिरे स्त्रीणा-मि'ति निरूपितम् । तत्र माननिवृत्तिसूचकं नामाहुः ।

# निजजनसम्यध्वंसनस्मिताय नम इति ॥ ४५ ॥

अयं भावः। पूर्व भुदारहासद्विजकुन्ददीधितिरि त्यत्र कुन्दत्वं स्नेहस्येत्यस्य विवरणे काममात्रपर्यवसायी स्नेह इति निरूपितम् । तत्तात्पर्यं च स्वामिनीनां सदा निरुपधिस्नेह एव चेत्तिष्ठेत्तदा खण्डितादिभावासंभवे पूर्णरसभोग उभयत्रापि न संभवतीति निरुपधित्वांशमा-च्छाद्य कामोपाधिकत्वं स्नेहस्य संपादितवानिति विवरणार्थी विवृतः टिप्पण्याम् । एवं सिति लौकिकरीतिस्नेहेन तदनुसार्येव रमणस्वरूपमिति न पूर्णमनोरथ इत्यौदासीन्येन रमत इत्युक्तम्। अत एवैणाङ्क इवेति दृष्टान्तः। तथा च कलङ्कित्वोक्त्या लौकिकनायकवद्विकारवत्त्वं सूचितम्। तेनास्य यथा पूर्णोप्यपूर्णो भवति पुनरमे क्रमेण पूर्णो भवति तथायमपि भविष्यतीति टिप्पण्यां विवृतम् । एवं सित संप्रति लौकिकरीतिरेव कृतेति तासां मानोपि जातः । अन्यथाऽलौकिक-प्रपत्तौ कथं संभवेदिति तन्निवृत्तिसूचकं नामोक्तं 'निजजनस्मयध्वंसनस्मिताय नम' इति । निजजनानां स्मयस्य ध्वंसनं स्मितं मन्दहासो यस्येति । पूर्वमुदारहासेत्यत्र हास उदार उक्तः, यदा मानो दृष्टस्तदा तत्संकोचः कृत इति तावतैव मानो निवृत्त इति ज्ञापितम् । अन्यथा तिरोधानज्ञाने अकस्माददैर्शनमात्रेण तापः कथं भवेत्। न हि मानवतीनां तापः कचिद् दृष्ट-चरः श्रुतो वेत्युपपत्तिरुक्ता नामनिरूपणे । तर्हि तिरोभावः किमर्थं कृत इति चेदुच्यते । अयमा-शयः । भगवत एतासां पूर्णरसदानार्थं विप्रयोगरसानुभवः सर्वथा कर्तव्यः । सर्वथा प्रपत्त्यभावे पूर्णरसदानमलौकिकरीत्या न भवतीत्येतासां मानस्य निवृत्तावीप मदो न गतः। 'आत्मानं मेनिरे स्त्रीणामि'त्युक्तरूप इति, तत्प्रशमाय पुनः प्रसादाय च तथा कृतमिति भावः । किश्च । स्त्रीकिक-रीत्या माननिवारणेपि मानस्तिष्ठत्येवान्यथा पुनः क्षणानन्तरं कथं भवति । लौकिकरीतिरसदाने तथैव व्यवस्था : अलैकिके तु सर्वथा मानाभावोपेक्षित इति सोन्तःस्थः इति सर्वकरणसमर्थी भगवा-नन्तः प्रविश्यालैकिकरित्या तं दूरीकृतवानिति सर्वमनवद्यम् । एवं सति यावदंशो लौकिक-स्रोहः स्थापितस्तावदंशो मानोपि मन्दिस्मतेन निवर्तितो नाधिक इत्येतत्सर्वाभिप्रायज्ञापकिमदं नाम ज्ञेयम् ॥ ४५ ॥

ततो योधिकांशः सोन्तस्तिष्ठतीति तत्प्रशमाय पुनः प्रसादाय तिरोहित इति तत्सूचकं नामाहुः।

# कायिकतिरोभावितगोपीपुञ्जाय नम इति॥ ४६॥

कायिकस्तिरोभावः स्वस्य तद्युक्तीकृतो गोपीपुद्धो येन तादृशाय । एतेनान्तःप्रकट इत्यर्थः । अथवा । भक्तानां कायिकसंबन्धार्थं यो बहिः प्रकटः स्थितः स तिरोहित इति तिरोन् भावयुक्तो गोपीपुद्धो येनेति ॥ ४६ ॥

एका तु निर्दोषा स्थितेति सङ्ग एव स्थापितेति तत्सूचकं नामाहुः।

९ दर्शनमात्रेणिति पाठः ।

#### राधासहचराय नम इति ॥ ४७ ॥

सापि सहचारिणी, अयमपि तत्सहचरः, यथैव तस्याः प्रीतिस्तथैव करोतीति सूचितम्। अत्रैषा व्रतमध्यस्थेति विवरणे विवेचितमिति तासां मध्ये या मुख्या सैतत्सनाम्नीति ज्ञेयम्॥४७॥

अतः परं तिरोधानानन्तरं तासामवस्थाज्ञापकं नामाहुः ।

#### विरह्व्याकुलगोपांगमान्वेषितमार्गाय नम इति ॥ ४८ ॥

पूर्वोक्तलौकिकरीतिस्नेहस्य निवृत्तेरलौकिकस्त्वंतःस्थितः । स च सङ्गेष्यासेचनकस्वभा-वात्तापकरस्तिरोधाने त्वदर्शनेन तापमुत्पादयेदेवेति विरहेण व्याकुला या गोपाङ्गनास्ताभि रन्वेषितः मार्गो यस्य तादृशाय । इदं तु 'अन्तर्हिते भगवती'त्यार'भ्येत्येवं दर्शयन्त्यस्ता' इत्य-न्तस्य नाम ज्ञेयुम् ॥ ४८ ॥

अतः परं या सङ्गे स्थिता तस्या अपि मानो जात इति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### ज्ञानतुल्यभक्तभ्रान्तिजनकाय नम इति ॥ ४९ ॥

यथा'तमानं मेनिरे स्त्रीणामि'ति तासां ज्ञानं जातं तथास्या अपि 'हित्वा गोपीः कामयाना मामसौ भजते, अतोहं वरिष्ठे'ति ज्ञानं जात्रीमिति तत्तुल्या जातेति ज्ञानेन तुल्यो यो भक्तस्तस्य भ्रान्तेर्जनकाय । यथा पूर्व ज्ञानेन भ्रान्ता सती 'न पारयेहं चिलतुमि'त्युक्तवती तथा ताहशीं प्रति भगवानिष भ्रमजनकमशक्यमेवोपदिष्टवान् 'स्कन्धमारुह्मता'मिति तथोक्तमिति भावः ॥४९॥

तदा ततोप्यन्तर्दध इति तस्या अपि विरहेण मूच्छीन्ता ताहरूयेवावस्था जाता तदा जीवनसम्पत्त्यर्थे स्वसान्निध्यं ज्ञापितमिति तत्सूचकं नामाहुः।

#### निकटस्थितियोधकाय नम इति॥ ५०॥

एतच 'हा नाथे'त्यत्र 'महाभुने'त्यस्य नाम ज्ञेयम् । एताद्दगवस्थया दुःखितां ता पुनरन्याः सर्वा वने विचरन्त्यो दृहशुः । तदेयं स्ववृत्तान्तं कथितवतीति सर्वासां स्वदोषस्पूर्ति-र्जाता, भगवानसाद्दोषेणैव गत इति ॥ ५० ॥

तद्दोषनिवृत्यर्थे गुणगानमेव साघनं ज्ञात्वा तदेव च्युक्तितिः तत्सूचकं नामाहुः । गोपीवर्णितनिखिलगुणाय नम इति ॥ ५१ ॥

गोपीभिर्वर्णिताः निखिला गुणाः 'जयति तेधिक'मित्यारम्य 'यत्ते सुजाते'त्यन्ता यस्य ताहराय ॥ ५१ ॥

प्रतावति कृतिपि शुद्धिनेजातेति तज्ज्ञापकं नामाहुः ।

#### भक्तशुद्धिविलंबनाय नम इति ॥ ५२ ॥

भक्तेषु शुद्धेविंलंबं करोतीति तथा । स्तोत्रेण यावती परीक्षा कर्तव्या स्थिता तावती सर्वापि कृता । अवस्थाद्वयमेव तास्रां स्थितम् । मूर्च्छायां लीखांबंबेब्रे श्रलापः, स्वरूपस्थितौ शुणगानमिति । तथापि प्रादुर्भावकारणं न जातमिति शुद्धेविंखम्बः ॥ ५२ ॥

ततः सर्वेषामसाधनत्वे दैन्यं प्रादुर्भूतामिति रोदनानन्तरं 'तासामाविरभूदि'त्युक्तं, तत्सू-चकं नामाहुः ।

#### दीनकुपापकटितरूपाय नम इति ॥ ५३ ॥

यदा दीना जातास्तदा कृपया प्रकाटितं रूपं येन सः ताहशाय । अत एवोक्तं 'भक्तानां दैन्यमेवैकं हरितोषणसाधनिम'ति । प्राकट्यानन्तरं पूर्व विलोकनमात्रेण 'प्रीत्युत्फुल्लहशो जाता' इति नयनाल्हादकत्वमुक्तम् ॥ ५३ ॥

ततः सर्वासां भगवन्मनसैवोत्थानमिति 'उत्तस्थुर्युगपत्सर्वास्तन्वः प्राणमिवागत'मिति मनसोप्याल्हादकत्वं सूचितमिति तादृशं नामाहः ।

## सर्वमनोनयनाह्याद्काय नम इति ॥ ५४ ॥

बहिराष्ट्रादे नयनानामुपयोगः। अन्तराल्हादे मनस इति द्वयोरेव कथनम्। मनस्तु कर्मप्रधानं, नयनं ज्ञानप्रधानमिति ज्ञानकर्मेन्द्रियाल्हादकत्वकथनेन सर्वेषामेवेन्द्रियाणामाल्हाद-कत्वं स्वितम्। अतएवाग्रे 'काचित्कराम्बुज'मित्यारम्य 'चकास गोपीपरिषद्गतोचित' इत्यन्तं तत्तिकया निरूपिताः ॥ ५४ ॥

ततोग्रे सन्देहनिवर्तनार्थं प्रश्नः कृत इति तज्ज्ञापकं नामाहुः ।

# गोपिकावाक्यविचारकाय नम इति ॥ ५५ ॥

गोपिकानां वाक्यस्य विचारकर्ता । 'मिंथो भजंति ये सख्य' इत्यादिना ॥ ५५ ॥ प्रथमं सर्वेषां ज्यवस्थामुक्त्वा स्वस्य सर्वेभ्यो भिन्नैव ज्यवस्थेत्युक्तं 'नाहं तु सख्य' इति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### स्वधर्मनिर्धारकाय नम इति॥ ५६॥

यद्यपि अन्यविषये ममैषेव न्यवस्था, भवतीषु न तथेत्युक्तम् ॥ ५६॥ मया परोक्षं भजतेति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### सर्वरसाभिज्ञाय नम इति ॥ ५७ ॥

सर्वपदेन संयोगविप्रयोगयोर्थे भावा अनन्ताः 'प्रियाः प्रियस्य प्रतिरूढमूर्तयः' इत्यादिना स्ताधिकये धुंसावरूपा उक्तारतेषां सर्वेषां रसानामिक्तास्तादशाय । एतेन स्वस्य तादशरसानु-मवार्थे तासां चान्तरावन्ददानार्थं परोक्षभजनिमित सूचितम् । किश्च, पूर्वे कायिकमनसो रसो-नुमूतः, सांप्रतं प्रश्नेन वाचिनकोप्यनुमूत इत्यपि सर्वरसामिक्तत्वमपि ज्ञापितम् । अतः परं सर्वथा विद्रोषा जाता इति रासकीडारम्भ इति देह्छीदीपन्यायेन सर्वरसाभिज्ञ इति नामोक्तम्। तथा च सर्वे रसाः यत्र तादशों रासस्तदिमद्धा इति यावत्पर्यन्तमेतासां मनिस सन्देहः कथमे-साइग्रीरसान्त्यनदिति तावत्पर्यन्तं रससमूहरूपो रासो न अवतीति ज्ञानेन मगवता प्रश्नोत्तरैः स निवर्तित इत्यतः परं 'तत्रारभत गोविन्द' इत्यारम्य 'कृष्णविक्रीडितं वीक्ष्ये'त्यन्तं ये रसाः स

तदभिज्ञ इत्येतत्सूचकमपीदं ज्ञेयम् । तेन सर्वरसाभिज्ञ इत्यस्यावृत्तिः कर्तव्या । एतावता रासकीडार्थे प्रवृत्त इति सूचितम् ।

अत एवाग्रे तत्सूचकं नामाहुः।

#### रासमण्डलानेकरूपाय नम इति ॥ ५८ ॥

इदं तु 'तासां मध्ये द्वयोर्द्वयो' रित्यस्य नाम ज्ञेयम् ॥ ५८ ॥

एवं नृत्यादिभिः पूर्णो रस उच्छिलित इति सर्वासां रमणं प्रत्येकं कृतिमिति तत्सूचकं नामाहुः ।

# उद्दीसकामरसपूरकाय नम इति ॥ ५९॥

एवं नृत्यादिभिरुद्दीप्तो यः कामरसस्तस्य पूरकाय । इदं तु 'एवं परिष्वद्गे'त्यारम्य 'कृत्वा तावन्त'मित्यन्तस्य नाम ज्ञेयम् ॥ ५९ ॥

एतच महासौरतिमति मर्यादा न स्थितेति तत्सूचकं नामाहुः।

# अतिकान्तमर्यादाय नम इति ॥ ६० ॥

अतिकान्ता मर्यादा शास्त्रकमो येन तादृशाय । तदुक्तं 'रतिचक्रे प्रवृत्ते तु नैव शास्त्रं न च क्रम' इति ॥ ६० ॥

एवं तासामुद्दीप्तकामपूर्तिर्जातेति दैन्यं प्रादुर्भूतिमिति तज्ज्ञापकं नामाहुः ।

# भक्तदैन्यानेवारकाय नम इति ॥ ६१ ॥

भक्तानां यद्दैन्यमतिविहारेण रतान्ते जातं तस्य निवारकः। एतदेवोक्तं 'तासामतिविहारेण श्रान्तानां वदनानि सः। प्रामृजत्करुणः प्रेम्णेति'। भक्तीति पाठे भक्तिरूपवदनेषु दैन्यधर्माः प्रकटा इति तन्निवारक इति तथोक्तम्॥ ६१॥

ततः श्रमनिवारणार्थे जलकीडां कृतवानिति तत्सूचकं नामाहुः।

# यसुनाकीर्तिजनकाय नम इति ॥ ६२ ॥

कीर्तिस्तु 'इयं तव कथाधिके'त्यत्र श्रीमदाचार्यचरणैः स्फुटीकृता यमुनाष्टके । एता-वत्पर्यन्तं रासलीलानामानि निरूपितानि ॥ ६२॥

अतः परमेतेषां फलसहितं निरोधमुक्त्वा येषां निरोधो न जातस्तेषां कर्तव्य इति तत्सूचकं नामाहुः।

# सुद्रीनमोचकाय नम इति ॥ ६३ ॥

अत्र भक्तस्यान्यभजनादिकं सर्वथा न कर्तव्यम् । तत्करणे हेशो भवेदिति कस्यस्य शिवरात्रिकरणे सर्पयास उक्तः । भगवत्कृतमोचनेन सर्पस्यापि क्षक्तिजीतेति सोपि सुदर्शने जात इति ताहशयोनेः सकाशात्तस्य मोचकः । तदुक्तं 'पादस्पर्शहताशुभ' इति मूले । एतेमान्यधर्मनिवृत्तिपूर्वको निरोधो नंदस्योक्तः ॥ ६३ ॥

अतः परं बलदेवसाहित्येन रासलीला कृतेति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### बलदेवा भीष्टदात्रे नम इति ॥ ६४ ॥

अत्र पुष्टिमर्यादामार्गीयभक्तिनरोधार्थ प्रवृत्तिरूपा नामलीलोच्यते । सा वेदात्मक-बलदेवपर्यवसानेति तत्साहित्येन लीलाकरणात्तदभीष्टमेव पूरितमिति तथोक्तम् ॥ ६४ ॥ अत एव प्रवृत्तेदीषरूपत्वाहैत्यागमनं, तद्वथेन सापि निर्दुष्टा जातेति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### शंखचूडघातकाय नम इति ॥ ६९ ॥

एतेन निर्दोषत्वात्फलप्रकरणांतःपातित्वमुक्तम् ॥ ६५ ॥ अतः परं निवृत्तिरूपनामलीलासूचकं नामाहुः ।

गोपीक्केशनाशकगुणार्णवाय नम इति ॥ ६६ ॥

इदं तु 'गोष्यः कृष्णे वनं यात'इत्यध्यायस्यैव नामोक्तम् ॥ ६६ ॥ ननु स्वरूपकार्यं गुणैः कथं भवेदित्यत्राहुः ।

#### स्वसमानगुणाय नम इति ॥ ६७ ॥

यथा स्वरूपं तथैव गुणाः। एतावान्परं विशेषः। गुणैरान्तरं रमणं, स्वरूपेण बिहिरिति। त्र्यां प्यान्तरं तु पर फर्लिमत्युक्तत्वांदातरेमवीविशिष्टीमीत गुणार्त्कषः। जावनसम्पादकत्वा-दिप गुणानामुत्कर्ष इति तथोक्तमिति भावः। इदं तु 'रेमिरेऽहःसु तिचलास्तन्मनस्का'इत्यस्य नाम झेयम् ॥ ६७॥

ननु गुणास्तु भगवतोनंता अगाधा इति कीदशानां गानं कृतिमिति तत्सूचकं नामाहुः । सर्वयकीकरणद्वाद्वाविधचरित्राय नम इति ॥ ६८॥

सर्वेषां देवस्नीप्रमृतीनां वशीकरणार्थे द्वादशिवधं चरित्रं यस्येति, अत्र प्रतिमुद्द्तं यचिरतं करोति तस्य गानमिति, सम्पूर्णे दिवसे द्वादशैव मुद्द्तां इति विवरणे विवृतत्वात् द्वादशिवधन्मेव चरित्रमिति द्वादशियमश्लोकरेव गानमिति तत्सूचकिमदं नामेति होयम् । इदं तु एक-दिवसचरित्रम्। एवं प्रत्यहमनेकप्रकारा भवन्तीति ज्ञापनार्थं पूर्वनाम्न्यर्णवपदमुक्तम् । एतावत्प-पर्तं फलप्रकरणनामान्युक्तानि ॥ ६८ ॥

अतः परं त्रयिक्ताध्यायादारम्य राजसप्रकरणनामानि निरूपयन्ति । तत्र प्रथम-मिक्रिकाकरणे प्रश्नुक्तरणे भगवान्वसुदेवसुतत्वसिद्धार्थं वंशवृद्धिरूपसृष्टिकार्यं राजलीलया कृतवान् । तेनैव राजसा भक्ता यथाधिकारं निरुद्धाः । ते च द्विविधाः संबद्धा असंबद्धाश्च । सर्वेषां निरोधश्चदुर्भिः प्रकरणेः कृतः । इयदविध निवृक्तिरूपो भजनमार्गः प्रकटितः, यतः सर्वेषि कृतः सर्वोन् लौकिकवैदिकधर्मीस्त्यक्त्वा भगवत्परो जातः । अधुना राजसप्रकरणे रजो-कीलार्यं कर्ममार्गः प्रवृक्तिरूपः स्फुटीकृतः । तत्र लौकिकारिष्टे तत्प्रवृक्तिनं संभवतीति प्रथमं तदेव माशितवानिति तत्सूचकं नामाहः ।

ष्ट्रषमासुरविध्वंसिने नम इति ॥ ६९ ॥

स्वरूपेणायं वृषभः, वस्तुतोरिष्ट इति नाम्नाप्यरिष्टासुरः पापरूपः धर्मप्रतिबन्धकः, तस्य विध्वंसिने नाम्नकाय । । शरीरस्यानिष्टे भारीरो धर्मो न कर्तु शक्य इति तन्नामे कर्ममार्गः प्रवर्तिप्यत इति भावः । किश्व । एतावत्पर्यन्तं प्रमेयमार्ग एव प्रवर्तितः । इदानीं प्रमाणमेव मुख्यं राजसप्रकरणेऽतस्तन्निष्ट एव मार्गः प्रकटित इत्यप्येतन्नाम्ना स्वितम् । अत एवामे भक्तिमार्ग-विरोधो जातो नारदागमनेन । तेन च कर्ममार्गो ज्ञानमार्गश्च प्रवर्तित इति द्विधारूपो नारद उक्तः । एतत्सर्व विवरणे निरूपितं प्रकरणार्थनिरूपणे कारिकाभिरिति सर्वमवदातम् ।

अतःपरमिरष्टवधानन्तरं गोकुले बलभद्रसिहतप्रवेशकथनेन प्रमाणिनष्टिकियाशिक्तस-हितो गोपीनां नयनोत्सवरूपोपि जात इति विवरणे निरूपितम् । तेन तासां नयनतारारूप एव जात इति निरोधस्य सिद्धत्वादाविर्भूतस्वरूपस्य प्रयोजनं नास्तीति रजोलीलां करिष्यमाणो जात इति ज्ञात्वा नारदः कंसाय सर्ववस्तुबोधनं कृतवानिति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### नारदादिबोधिताक्किष्टकर्मणे नम इति ॥ ७० ॥

नारदेन आदितो बोधितानि अक्किष्टानि कर्माणि यस्य तादृशाय । आदितो बोधनं पूर्व-वृत्तान्तप्रकटीकरणम् । अत एवाक्किष्टकर्मत्वं बोधितम् । 'अन्यथा त्वत्प्रेषिता राक्षसा महाबिलनः केन हता भवेयुः'। एते नारिष्टे निहते गोष्ठ'इत्यारभ्य 'न्यस्तौ स्विभन्ने नन्दे वै याभ्यां ते पुरुषा हता'इत्यन्तस्य नाम निरूपितम् । तत एतच्छ्वणानन्तरं विशेषतो दुर्बुद्धिर्जाता । यतो वसुदेव-मारणार्थं प्रवृत्तस्तदा नारदेन निवारित इति भगवदिच्छयैव निवर्तितः । नोचेन्नारदोक्तमपि न मन्येत ॥ ७० ॥

तत्सूचकं नामाहुः।

# दुष्टदुर्बुद्धिनाशहतवे नम इति ॥ ७१ ॥

द्रष्टुस्य कंसस्य या दुर्बुर्द्धिवसुदेवमारणप्रवृत्तिरूपा तस्या नारो हेतुरूपाय । इदं तु 'निश्चम्ये'त्यारभ्य 'निवारितो नारदेने'त्यन्तस्य नाम ज्ञेयम् ॥ ७१ ॥

एवं दुर्बुद्धि निवार्य बन्धनज्ञानमुत्पादितवानिति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### शिष्टज्ञानदीपकाय नम इति॥ ७२॥

शिष्टं मारणादविशिष्टं बन्धनरूपं ज्ञानं तस्य दीपकायोत्पादकायेत्यर्थः। इदं तु 'तत्सुती मृत्युमात्मनः। ज्ञात्वा लोहमयैः पाशैर्वबन्धे'त्यन्तस्य नाम ज्ञेयम्। भगविदच्छयैव तथा बुद्धि-र्जातिति तथा नामोक्तिमिति भावः। अन्यच । पूर्व नारदोक्तज्ञानं कंसस्यैव जातमेकांते कथि-तत्वात्। पश्चात्कंसः सर्वान्प्रति ज्ञापितवान्। तदनन्तरं केश्यादिप्रेषणं मुष्टिकचाणूरादिज्ञापनं च धनुर्यागार्थमाज्ञापनं तद्धाजेन भगवदानयनार्थमकूरमन्त्रणं प्रेषणं चेत्यादि सर्वाभिप्राय-सूचकमप्येतन्नाम निरूपितम्। तथा च । शिष्टानां कंसव्यतिरिक्तानां केश्यादीनां ज्ञानं नारदोक्तं तस्य दीपकाय प्रकाशकायेत्यर्थः। भगवदिच्छयैव केंसः प्रकाशितवान्। अन्ययेतत्सर्वं नारदोक्तिमत्यनुक्त्वा तावन्मात्रमेव कथं वोधयेत् । यावत्प्रयोजनमेव भगवदिच्छा प्रेरयित

इति भावः । एवं सित'प्रतियाते तु देवर्षी कंस आभाष्य केशिन'मित्यारभ्ये वमादिश्य चान्नूरं मन्त्रिणश्च विसृज्य सः प्रविवेश गृह'मित्यन्तस्य नाम निरूपितमिति ज्ञेयम् ॥ ७२ ॥

ततों के के वागतः, स च भगवता मारित इति तत्सूचकं नामाहुः।

# केश्यादिमहादुष्टिनिबर्हणाय नम इति॥ ७३॥

एतावत्पर्यतं स्वच्छन्दचारिणो दैत्याः स्वयमेवोपद्रवं कृतवन्तः । इदानीं तु कंसाज्ञयाः प्रवृत्ताः । तत्र प्रथमं केशिनमेवाज्ञापितवान् । तदुक्तं 'केशी तु कंसप्रहित' इति । अत एवादि-पदम् । आज्ञया शेकार्यार्थे प्रवृत्तास्तेषु मुख्यः केशी तदादयो व्योमचाणूरप्रभृतयः, तेषां निवर्ह-णाय मारकायेत्यर्थः । भाव्यर्थसूचकत्वेन तथोक्तमिति भावः । अथवा । केशी यः आदितो महादुष्टस्तस्य निवर्हणायेति योजना ॥ ७३ ॥

एवं त्रजसंबन्धिनि समस्ते कार्ये संपन्ने नारदागमनं जातमिति तद्वोधकं नामाहुः ।

#### नारदादिबन्दितचरणाय नम इति ॥ ७४ ॥

नारवेन्द्रको स्वाप्ताधिस्मापनार्थं स्तोत्रं कृतं, पश्चाद्विज्ञापितामिति आदौ वन्दितं स्तुतं नम-स्कृतमिपं चरणं यस्य तादृशाय । इदं तु 'देविषरुपसङ्गम्ये'त्यारभ्ये'वं यदुपितं कृष्ण' मित्यन्तस्य नाम निरुपितम् । इदं तु न केनापि ज्ञातमिति तदनुक्त्वा केशीवधानन्तरं भगवान् गोकुले गत्वा नगसुस्नावहो जात इत्युक्तम् ॥ ७४॥

एकदा पुनर्भगवन्द्यतिरेकेण गोपाला वनं गताः। तत्र निलायनक्रीडां कुर्वाणा जाताः, तदा न्योमासुर आगतस्तं मारितवानिति तत्स्यूचकं नामाहुः।

#### व्योमादिदुष्टपीडितगोपगोपीरक्षकाय नम इति ॥ ७४ ॥

त्योमेनादौ दुष्टाः स्वमायामोहेन स्वपरिववेकज्ञानरिहताः कृताः, अत एव पीडिताः, कन्द-रायां क्षिप्ताः, अत एवोक्तं 'मयपुत्रों महामाय'इति मूले। एताहशा ये गोपवाला गोप्यश्च। गोप्योत्र तन्मातरो ज्ञेयाः । वालकिवनाशे खेदेन मातृणामि नाशसंभावनेति तन्मारणेनोभयोरिप रक्षको जात इति भावः। ततो गुहापिधानानिः सार्य गोकुले समानीतवानिति सर्वत्र प्रत्यापत्तिनिक्षिता, यथाग्रे लीलास्थभक्तानामि तथाभाव एव तिष्ठेदिति । तथा चोक्तं विवरणे सर्वत्र प्रत्यापत्तिनिक्षिता, रूप्यते, अग्रे लीलापराणामि तथात्वायेति । एतेन गोपीपदं लीलास्थपरमि सूच्यते । तदा सर्वदा प्रत्यापत्तिज्ञानक्षपभावस्फ्रत्यां मथुरागमनेपि तासां रक्षा कृतेत्युभयार्थस्चकं नामेदिमिति ज्ञापितम् । इदं 'त्वेकदा तु पश्न्त् पाला'नित्यारभ्य 'प्रविवेश स्वगोकुल'मित्यन्तस्य नाम निक्षपितम् ॥ ७५ ॥

अतः परं श्रीगोकुले सद्भक्तिः फलरूपा मानसीसेवारूपा स्थापनीयेत्यकूरागमनं निरूप्यत इति तत्सूचकं नामाहुः ।

सङ्गिहेतवे नम इति ॥ ७६ ॥

एतदेवोक्तं 'पश्चित्रंशे भक्तिमार्गस्थापनाय निरूप्यते । अक्रूरागमनं भक्तिः फलं चैव हि मानस'मिति । किश्च । अक्रूरस्थापि सद्धतिहेतुरूपो भगवानेवेति तत्सूचकमप्येतन्नाम झेयम् । तदुक्तं 'सात्विकश्चेदिभमुखस्तदा भवति भक्तिमान् । अन्यथा दैत्यसंसर्गे स्तब्धा भक्तिभेवेद्धुव' मिति । इदं तु 'गच्छन्पिय महाभागो भगवत्यम्बुजेक्षणे । भक्तिं परामधिगतो ह्येवमेतदिचन्तय'-दित्यस्य नाम झेयम् ॥ ७६ ॥

अतःपरमकूरनिरोधज्ञापकं नामाहुः ।

# अक्रूरादिभक्तमनोरथपरिपूरकाय नम इति ॥ ७७ ॥

अकूरस्यादिभक्तवि मनोरथाः । अथवा । अकूरस्यादितो भक्तवि मनोरथास्तेषां परिपूरकः । इदं तु 'किं मया चरितं भद्र' मित्यारभ्य 'भगवांस्तदिभिप्रेत्य रथाङ्गाङ्कितपाणिना । परिरेभे द्यपाकृष्य प्रीतः प्रणतवत्सलः । सङ्क्ष्पिश्च प्रणतमुपगुद्ध महामनाः । गृहीत्वा पाणिना पाणिमनयत्सानुजो गृह'मित्यन्तस्य नाम ज्ञेयम् । यद्यप्ययं भक्त एव तथाप्यामुरसंसर्गेण तिरोहितेव भक्तिः स्थिता, पुनः भगवदाभिमुख्ये प्रकटेति । यथादौ भक्त एव स्यात्तथा मनोरथान्कृतवानिति तत्पूरकोपि भगवान् जातः । तत्राप्याधिदैविकाकूरस्य मुक्तिज्ञापकः परीत्युपसर्ग इति सर्वे सुस्थम् ॥ ७७ ॥

ततो भगवन्मिलनानन्तरं वलदेवेन गृहं प्रापितस्तदा पुनर्विविधसत्कारैः सुसत्कृतौ भगवता पृष्टः सर्ववृत्तान्तं कंसकृतं न्यवेदयत्तदाकण्यं नन्दादीन् गोपांश्च मथुरोत्सवदर्शनार्थं श्चो यास्याम इत्याज्ञापयत्तत्सूचकं नामाहुः।

#### नन्दादिगोपमथुरागमनोत्सवहतवे नम इति॥ ७८॥

नन्दादयो ये गोपास्तेषां मथुरागमने य उत्सवः । यथा कौतुकार्थं यात्रायां उत्सवीपि भवति, तथोत्सवहेतुरूपः, तादशबुद्धेरुत्पादकत्वात्तथेति भावः । इदं तु 'श्रुत्वाक्रूरवचः कृष्णो रामश्च परवीरहे' त्यारभ्ये वमाघोषयत्क्षत्ते'त्यन्तस्य नाम ज्ञेयम् ॥ ७८ ॥

एतावत्पर्यन्तं तामसभक्तानां निरोधो यथा कर्तुमुचितस्तथा कृतः । इदानीं राजसभक्तानां दुःखं दूरीकरणार्थं कृष्णः कालात्मा जातः । बलश्च क्रियाशक्तिप्रधानो जातः, परवीरहननार्थ-मुभाविप तथा जातौ । तदुक्तं 'श्रुत्वाकूरवचः कृष्णो बलश्च परवीरहा । प्रहस्य गोप्यं पितरं राज्ञादिष्टं विजज्ञतु'रितिमूले तथैव विवरणे विवृतामिति तत्स्यूचकं नामाहुः ।

# भक्तदुःखमूलोच्छेदकाय नम इति ॥ ७९ ॥

भक्तयोः पित्रोः भक्तानां वा दुःखस्य मूलं कंसस्तस्य उच्छेदको जातः, मूलोच्छेदे शाखा-रूपा जरासन्धादयस्ते सर्वे नष्टा भविष्यन्तीति भावः । अथवा । भक्तदुःखदायकत्वेन सर्व एव मूलभूता इति कंसमारभ्य सर्वेषामुच्छेदकः क्रमेण जात इति भावः । अत एव मथुरां प्रति गमनमुच्यते ॥ ७९ ॥

अतःपरं मधुरागमनोद्देशानन्तरं गोपिकानां महद्भःखेन पेरमदेन्यं नातमिति तत्सूचकंः नामाहुः।

# गोपिकामनःकार्पण्यशीलहेतवे नम इति॥ ८०॥

गोपिकानां मनिस यत्कार्पण्यस्य शीलं स्वभावस्तस्य हेतुः। एतद्वियोगजनितदुःखेन तथा स्वभाव एव जात इति भावः। एतेनान्तिमावस्थास्चकं परमदैन्यं जातिमिति सूचितम्। तत्र हेतुः, स्वयमेवेति तथा नामोक्तम्। अत्रायं भावः। एतावत्पर्यन्तं दिवा विरहेण दैन्ये सायं वनादागत्य बहिः सङ्गेनानन्दं दत्तवान्, साम्प्रतं दिवानिशमिष विरहेण तथाभावेन्तस्तत्त्विल्लीलासहित-प्रियप्राकट्येन बहिःसङ्गेन च तथानुभवं कुर्वाणानां भक्तानां सर्वदाहर्निशमिष तथास्थितिश्चेद्भवेन्तदा भक्तिः सुदृढा भवेदियमकार्यमिष सिध्येदिति, तथा कार्पण्यशीलोत्पादने हेतुर्जात इति भावः। इदं तु 'गोप्यस्तास्तदुपश्चत्य वसुवृर्व्यथिता भृश'मित्यारभ्य 'विशोका अहनी निन्युर्गान्यन्तः कृष्णचेष्टित'मित्यन्तस्य नाम ज्ञेयम्॥ ८०॥

अतः परमीदृग्व्यस्थायां जीवनं कथं स्थितमिति तत्स्थितिसूचकं नामाहुः ।

# गोरिकाविरहनाशकवाक्यपुञ्जाय नम इति ॥ ८१ ॥

गोपिकानां विरहनाशको वाक्यपुञ्जो यस्य । इदं तु सान्त्वयामास सप्रेप्मैरायास्य इति दौत्यकैरित्यादिवाक्यैर्जीवनमिति तत्सूचकं नाम ज्ञेयम् ॥ ८१ ॥

ततो रथमारुह्याये प्रचलितः । कालिन्दीतीरे जलपानादिकं विधाय रथोपरि स्थितः, तदाक्रूरः स्नानार्थे प्रवृत्तो जलमध्ये भगवद्दर्शनं कृतवान् । तदा सन्देहो जातस्तं भगवान्द्री-कृतवानिति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### भक्तसंशयछेदकाय नम इति ॥ ८२ ॥

भक्तस्याकूरस्य संशयः लैकिकभावेन रथस्थाज्ञानरूपस्तस्यालैकिकमाहात्म्यज्ञानेमोच्छे-दकः। इदं तु 'अकूरस्ताबुपामन्त्र्य निवेश्य च रथोपरि। कालिन्द्या हदमागत्य स्नानं विधिवदाचर-दि' त्यारम्य' गिरा गद्भदया स्तौषीत्सत्त्वमालंब्य सात्वतः। प्रणम्य मूर्झावहितः कृताञ्जलिपुटः शनै' रित्यंतस्य नाम झेयम् ॥ ८२ ॥

अतः परं कीदृशं रूपं दर्शितवानिति तज्ज्ञापकं नामाहुः ।

#### व्यापिवैकुण्ठवासिने नम इति ॥ ८३ ॥

व्यापिवैकुण्ठमेव स्वस्वरूपसहितं मायोद्घाटनेन प्रकटीकृतवानित्यर्थः। अत एव यत्राकृरो-ध्यगात्पुरेति साधनप्रकरणान्ते निरूपितमेकवाक्यतासिद्धचर्थमिति भावः ॥ ८३ ॥

अतः परं ताद्यदर्शनेनाकूरो यथास्तीत्तज्ज्ञापकं नामाहुः ।

### अक्रूरादिभक्तस्तुतानन्तगुणाय नम इति ॥ ८४ ॥

अक्रूर आदिर्यस्यैतादृशा ये भक्ताः । यथान्येपि भक्ता जलमध्ये स्तुवन्ति तथाकूरोपि । सर्वसङ्ग्रहार्थमादिपदम् , तैः स्तुता अनन्ता गुणा यस्य तादृशाय । इदं तु नतोस्म्यहं त्वाखिलहेतु-हेतुं नारायण'मित्यारम्य'हृषीकेश नमस्तुभ्यं प्रपन्नं पाहि मां प्रभो'इत्यन्तस्य नाम ज्ञेयम् ॥८४॥ अतः परमयं कंसप्रेषितो व्याजेनाकारणार्थमागतस्ताहशस्य कथमेताहशमलौकिकं प्रद-र्शितवानिति तत्सू चकं नामाहुः ।

#### सत्यप्रतिज्ञाय नम इति ॥ ८५ ॥

सत्या प्रतिज्ञा यस्य तादृशाय । अयं भावः । यद्यप्ययं सथाविध एव तथापि पूर्व मथुरात आगमनसमये प्रमेयवलेनैव भगवदाभिमुख्ये मस्युद्रेकेण मनोरथस्त्रपा प्रपत्तिः कृतेति माहात्म्यज्ञानेन सा भक्तिर्दृढीकर्तव्येति तथा दर्शनं कारितवांस्तत्र स्वप्रतिज्ञैव हेतुः. तदुक्तं 'सकृदेव प्रपन्नायं'ति । अत एवोक्तं 'सप्तात्रंशेऽतिसंतुष्टः स्तोत्रं चक्रे मनोहरम् । चतुर्धा ज्ञातमाहात्म्य-इति' । पूर्व माहात्म्यज्ञानाभावादितिभावः । अथवा । इदानीं राजसभक्तानिरोधार्थं प्रवृत्तो भग-वान्यथाकथंचिदपि प्रपन्नस्य निरोधं न करोति चेत्प्रतिज्ञाभङ्गः स्यात् । यतस्तद्र्यमेवावतीर्ण इति तादृशस्यापि वैकुण्ठप्रदर्शनेन माहात्म्यज्ञानं कारितवानित्येतावदिभप्रायसूचकियदं नाम निर्ह्मपितम् । अत एवाग्रे यद्यमुनायां प्रदर्शितं तदेतद्वृदि स्थिरमस्ति न वेति ज्ञापनाय भगवता प्रश्नः कृतः । 'तमपृच्छद्वृषीकेशः किं ते दृष्टमिहाद्भुत'मिति ॥ ८५ ॥

ततस्तेनाप्युत्तरित'मद्भुतानीह यावन्ति'त्यारभ्य'तं त्वानुपश्यतो भूमन् किं मे दृष्टमि-हाद्भुत'मित्यन्तं तत्सूचकं नामाहुः।

#### स्वगुणप्रतिबोधकाय नम इति ॥ ८६ ॥

स्वगुणानां प्रतिबोधको जातः । इदं तु मथुरानिकटगमनानन्तरं भगवता मथुराप्रवेशार्थमाझ-प्रोकूरो 'नाहं युवाभ्यां रहित प्रवेक्ष्ये मथुरां प्रभो' इत्यादिषद्श्लोकैर्गुणरूपैः प्रार्थना कृतेति तत्सूचकं नाम ज्ञेयम् । यदि तद्भृदये माहांत्म्यसहितभगवित्थितिन स्यात्तदा षड्गुणरूपत्वेन भगवत्प्रार्थनां न कुर्यादिति प्रार्थनया स्वगुणानां पुनः प्रतिबोधको जात इति तथा नामोक्तमिति भावः ॥८६॥ एवमकूरं प्रेषयित्वा स्वयं मथुरादर्शनोत्सुको जात इति तत्सूचकं नामाहुः ।

# मधुराद्यानोत्सुकाय नम इति ॥ ८७ ॥

इदं तु 'अथापराह्णे भगवान्कृष्णःसङ्क्षिणान्वितः । मथुरां प्राविश्वद्गोपौर्दिदक्षः परिन् वारित'इत्यस्य नाम झेयम् । अत्र दिदक्षुः परिवारित इत्यनेन दर्शनोत्कण्ठा सूचिता ॥ ८७॥ प्रभुस्तु स्वसामग्रीसहित एव गच्छतीति भगवान्कृष्ण इतिपदस्चितमग्रिमं नामाहः ।

# स्वाधारवैकुण्ठस्थापकाय नम इति ॥ ८८ ॥

स्वस्याधारो यो वैकुण्ठस्तस्य स्थापकः ताहशाय । अयं भावः । अत्र मथुरास्थभक्तानामानंददानार्थं मथुराप्रवेश उच्यते । तदुक्तं मथुरामनयद्रामं कृष्णं चैव दिनात्ययं इत्यत्र ।
रामो रितकर्ता, कृष्णः सदानंदः, फल्रूप इति विवरणे । अग्रे पुनरथापराह्ने भगवानकृष्णः
संकर्षणान्वित इत्यत्र भगवत्पदेनाविष्कृतसर्वधर्म इति कृष्णपदेन च तद्यमेवावतीर्ण इति
विवरणे विवृतम् । एवं सित रामो हाक्षरात्मकः वैकुण्ठश्च तथा । तच्च भगवद्धामाधारभूतं पुरुषोत्तमस्तत्रैव प्रकटो भवति, नान्यत्रेति सिद्धांत इति यथा सर्वत्र पुरुषोत्तमावेशो भवेत्तद्यमक्ष-

रानंदात्मकालौकिकवैकुण्डधर्माः स्थापिता इति तथा नामोक्तमिति भावः। किंच। इदानीं मधुरास्थमक्तिनिरोधार्थं प्रवृत्त इति यथा प्रादुर्भावसमये 'अथ सर्वगुणोपेतः कालः परमशोन्मन' इत्यादिना आधिदैविका अलौकिकधर्माः प्रकटितास्तथा मथुराप्रवेशसमयेप्यलौकिकधर्माः कर्तन्या इति सर्वत्राध्यात्मिकालौकिकधर्माः प्रकटिताः। केवलदैत्यसंबंधिमथुरायां लीलाऽसंभवेन भगवतः प्रवेशाभावात्। अत एव 'मथुरां प्राविश'दित्यत्र स्वनगरीमिति विवर्णो विवृतम्। स्वधर्मस्थापनेन स्वकीया कृतेत्यर्थः। अत एव भगवदर्शनानंतरमेव चतुष्टयपुरुषार्थ-रूपा जातेति दर्शनानंतरं चतुर्भिश्लोकैः पुरीवर्णनं कृतमित्येतावद्भिप्रायस्चकिमदं नामेति शेयम्। किंच। अत्र कंसादिमारणार्थमिष प्रवेश उच्यते इति तत्र कालस्वरूपत्वेनैव प्रवेशः। अत एव संकर्षणसमन्वित इत्युक्तम्। भक्तानामानंददानार्थं प्रवेशे कृष्णरितवर्धकत्वेन राम इत्येव नामोक्तमिति विस्तरेणालम् ॥ ८८ ॥

अत एव तादशानंदानुभवार्थमलौकिककारणमपेक्षितमिति तत्सूचकं मामाहुः।

#### पौरपुरन्ध्रीपुण्यजनकाय नम इति ॥ ८९ ॥

पौराणां पुरंध्यः, पुरंधीपदेन पतिनताः सूचिताः । यद्यपि तासां व्रतं स्वपतावेव, पातिव्रत्यजनयं पुण्यमप्युत्कटमेव, तथापि तत्त्वेतदानन्दानुमवसाधनं न भवति, किंतु लौकिकपतित्साधनमेवेति स्वानंदानुभवार्थमलौकिकं यत्पुण्यं भाग्यं च तस्य जनकायोत्पादकाय । एतेन
ब्रह्मानंदप्रवेशसहितभगवदानंदानुभवो निरूपितः । अतं एवोक्तं 'हृष्यत्त्वचो जहुरनंतमरंदमाधि'मिति । एतेन प्रपंचविस्टितिपूर्वकभगवदासिकजिनतो विशिष्टो भावो निरूपितः । अत
एव दर्शनागमनसमयप्रकारिनरूपणे काश्चिदित्यत्र विवरणे विशेषतः स्फुटीकृतम् । भगवति
भावो विशेषः अन्यथा लौकिकयेव भाषा भवतीति । अतं एवताहशालौकिकभाग्यव्यतिरेकेणैताहशो भावो न भवतीति तथा नामोक्तमिति भावः । इदं तु 'हर्न्याणि चैवारुरुहुर्नृपोत्सुका'
इत्यारम्य 'ऊचुः पौरा अहो गोप्यस्तपः किमचरन्मह'दित्यंतस्य नाम होयम् ॥ ८९ ॥

एवं येषां भगवति भावस्तेषां फलं निरूप्य येषां भगवति अन्यथा बुद्धिस्तेषां फलं यथा भवति तादृशं नामाहुः।

#### रजकादिबुष्टनाशकाय नम इति ॥ ९० ॥

रजकः रंगकारस्तदादयो ये नीचा दुष्टास्तेषां नाशकः। उत्तमवस्त्रप्रार्थनानंतरमदाने स मारित इत्यर्थः। अन्येषामांतरा दोषा नाशिता इति श्लापनायादिपदम्। अन्यथा नीचत्वसा- स्येषि कथमन्येषु मगवद्भावः॥ ९०॥

अत एवं तत्सू वर्क नामाहुः।

वसायमेकाकस्पम्चितरूपाय नम इति ॥ ९१ ॥

वस्त्रादयो ये अनेका नानाविधा आकल्पास्तैर्भूषितं रूपं यस्य । इदं तु 'वसित्वात्मप्रिये वस्त्र' इत्यस्य नाम ज्ञेयम् । रजकमारणानंतरं वायको मिलितः । स तु वस्त्रपरिधापनचतुरः भगवंतं दृष्ट्वा संतुष्टः यथायोग्यवस्त्रादिभूषणरचनामरचयत् ॥ ९१ ॥

ततः सुदास्रो मालाकारस्य गृहं गत इति तेनापि समलंकृत इति तदुभयकार्यसूचकं नामाहुः।

# वायकसुद्रामभक्तालंकृताय नम इति ॥ ९२ ॥

वायकः सुदामा चोभाविष भगवद्द्र्यनमात्रेणांतर्निवृत्तदोषौ भक्तौ च जाताविति भगव-त्संमाननं कृतवंताविति ताभ्यामलंकृतः । वस्त्रपरिधापनेन वायकेन, सुगंधपुष्पमालादिना सुदा-स्रोति विवेकः ॥ ९२ ॥

ततः प्रसन्तो भगवान्प्रार्थितं ददाविति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### अत्युद्राराय नम इति ॥ ९३ ॥

अरुपकरणे बहु दानेनोदारत्वं सिध्यति । तत्राप्यठौकिकज्ञापकमतीत्युपसर्ग उक्तः । इदं तु 'प्रणताय प्रपन्नाय ददतुर्वरदौ वरा'नित्यस्य नाम ज्ञेयम् ॥ ९३॥

अग्रे राजमार्गेण गच्छन्ती कुठ्जा मिलिता, तया पुनः सत्कृत इति तत्सूचकं नामाहुः।

#### कुञ्जानुरुपारुंकृताय नम इति ॥ ९४ ॥

कुब्जासंबंधी योनुलेपस्तेनालंकृतः । एतेन तिन्तरोधो निरूपितः ॥ ९४ ॥ अतः परं दोषनिवृत्तिपूर्वकं फलोपयोगिगुणाः संपादिता इति तत्सूचकं नामाहुः ।

### कुञ्जादिभक्तसहजदोषद्रीकरणाय नम इति ॥ ९५ ॥

कुड्जत्वादयो ये भक्तस्य सहजदोषास्तेषां दूरीकरणं येन ताहशाय । सा न केवलं कुड्जा, किंतु त्रिवका प्रीवापादमध्यभागेषु, ते सर्वे दोषां दूरीकृताः । न केवलं तावन्मात्रं किंतु गुणा अपि सर्वे संपादिताः ॥ ९५ ॥

तत्र प्रयोजनज्ञापकं नामाहुः।

# स्वलीलीपियकरूपाभिव्यंजकाय नम इति ॥ ९६ ॥

स्वलीलोपयोगि यदूपं तस्याभिन्यंजकः प्रकाशकः । लक्ष्मीसमानभाग्यमलौकिकमेव रूपं कृतवानित्यर्थः । इदं तु 'सा तदर्जुसमानांगी बृहच्छ्रोणिपयोधरा । मुकुंदस्पर्शनात्सचो बभूव प्रमदोत्तमे'ति श्लोकविवरणे यथा विवृतं तत्सूचकं नाम ज्ञेयम् ॥ ९६ ॥

तदनंतरं कुब्जायै वरं दत्वा राजमार्गेण गच्छन्सर्वेषां उत्सवरूपो जात इति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### मथुरामहोत्सवाय नम इति ॥ ६७ ॥

मधुरायां महोत्सवरूपः, उत्सवस्यालौकिकत्वसूचकं महत्पदम्। तेन भगवदागमने सर्वे-षामन्यधर्मविस्पृतिपूर्वकं भगवदुत्सव एव जात इति ज्ञापितम्। इदं तु 'विसृज्य माध्व्या वाण्ये'त्यारभ्य 'तद्दर्शनस्मरक्षोभादात्मानं नाविदन्श्वियः । विस्नस्तवासः कन्नरवलयालेख्यमूर्तय' इत्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥ ९७ ॥

एवं सर्वेषां निरोधः कृत इति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### दैत्यधर्मनिवारकाय नम इति ॥ ९८ ॥

अयं भावः। पूर्व मधुपुरी दैत्यसंबंधिनी विशेषत इदानीं दैत्याकान्तेति तद्वासिनोपि दैत्यध-मीविष्टदेहेंद्रियादयः। भगवत्प्रवेशमात्रेणैव दैत्यधर्माः सर्वे निवृत्ताः। अत एव पूर्व मधुरा-प्रवेशसमये स्वाधारवैकुंठस्थापकाय नम इति नामोक्तमिति तद्धमीविभीवं कृत्वैव मधुरां प्रावि-शदिति दैत्यधर्माः स्वयमेव नष्टा इति स्वरूपेणैव सर्व कृतवान्न साधनवलेनेति भगवन्माहात्म्यं निरूपितम्। एतेनांतस्था दैत्यधर्मा निवारिताः॥ ९८॥

अतः परं बाह्यस्था अपि निवारणीया इति धनुर्भगः कृत इति तत्सूचकं नामाहुः । धनुर्भगयोधितकालाय नम इति ॥ ९९ ॥

धनुर्भेगेन बोधितः कंसं प्रति ज्ञापितः कालो येन । सर्वजगद्यापकेन धनुर्भेगशब्देन कंसस्य कालज्ञानान्महाभयं जातमिति भावः ॥ ९९

ततस्तद्रक्षका युद्धार्थे प्रवृत्तास्तत्सहायार्थे कंसेनापि चतुरंगवलं प्रेषितं तत्सर्वे धनुःश-कलेनैव लीलया क्षणमात्रेण मारितमिति तत्सूचकं नामाहुः।

# आतिसामध्येबोधिताक्किष्टकर्मचरित्राय नम इति ॥ १००॥

अतिसामध्येपि बोधितं अक्रिष्टं कर्म येन तादृशं चरित्रं लीलाविलासगतिरूपं यस्य । अयं भावः । धनुःशकलमात्रेण तावती सज्जीभूता सेना मारिता । इदं तु लोके बालकस्य अतिसामध्यम्, तत्करणेप्यक्रिष्टकर्मत्वं बोधितम् । यतस्तदैव युद्धावेशं परित्यज्य मनोहर-रूपः सन् हृष्टः पुरसंपदो निरीक्ष्यमाणो व्यचरत् । इदं तु 'बलं च कंसप्रहितं हत्वे'त्यारम्य 'तेजः प्रागहभ्यरूपं च मेनिरे पुरुषोत्तमा'वित्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥ १००॥

अतः परं धनुर्भगादिश्रवणेन कंसस्य भयात्प्रजागरदुःस्वप्नादिकमपि जातिमिति तत्सू-चकं नामाहुः ।

# मृत्युधर्मबोधकाय नम इति॥ १०१॥

इदं तु 'दीर्घप्रजागरो भीत' इत्यारभ्य 'पश्यन्मरणसंत्रस्तो निद्रां छेभे न चिंतये'त्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥ १०१॥

अतः परं रात्रौ निवृत्तायां कंसेन मछक्रीडावलोकनार्थे राजानः पुरवासिनश्च सर्वे समा-कारिताः, तदा भगवानप्यागतः रंगद्वारे कुवलयापीडनामा हस्ती स्थापितः, तं पूर्वे मारितवा-निति तत्सूचकं नामाहुः।

कुवलघापीडघातकाय नम इति ॥ १०२॥

कुवलयस्यासमंतात्पीडा येनेति । मृत्युखपं तं मारितवान् । भगवांस्तु कालात्मा काल-स्यापि नियंतेति तस्यापि दंडधारी जात इति भावः ॥ १०२ ॥

अत एव तत्सूचकमियमं नामाहुः।

## गजदंतवरायुधाय नम इति॥ १०३॥

गजदंतावेव वरमायुधं यस्येति । एतेन कंसादिभिर्मारकत्वेन कालरूप एव दृष्ट इति सूचितम् ॥ १०२ ॥

यद्यप्यस्मिन्समये वीररस एव संभावितस्तथापि भगवानक्किष्टकर्मा लीलयैव सर्व कृत-वानिति सर्वेषामाल्हादकारक एव जात इति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### निखिलजनमनोनयनाल्हादकाय नम इति ॥ १०४॥

तादशीप वेषे निखिलजनानां मनसां नयनानां चाल्हादको जातो, न तु वीररसावेशेन भयानको जातः । नेत्रद्वारा प्रविष्टो मन आल्हादियत्वा सर्वेद्रियाणामेव तथा जात इति भावः । इदं तु 'निरूदस्वेदकनिकावदनांबुरुहो बभा'वित्यस्य नाम ज्ञेयम् ॥ १०४॥ अग्रे पुनर्यथाधिकारं स्वरूपं सर्वरसात्मकं दृष्टमिति तत्सूचकं नामाहुः ।

# सर्वरसाविभीवकाय नम इति ॥ १०५ ॥

इदं तु 'मल्लानामशनिर्नृणां नरवर' इत्यस्य नाम ज्ञेयम्। अत्र जना नवविधा दशविधा वा । सगुणा निर्गुणाश्चेति यथाधिकारं दशरसात्मकं दृहशुरिति भावः ॥ १०५ ॥

अतः परं स्त्रीणां स्मरो मूर्तिमानित्युक्त्या तादृशसमये तासां तद्भूष एव दृष्टिगोचरो जात इति कथं ज्ञायित इति तज्ज्ञापकं नामाहुः ।

#### निक्षिलकामिनीप्रेमावलोकिताय नम इति ॥१०६॥

इदं रंगप्रवेशानंतरं 'निरीक्ष्य ताबुत्तमप्रुषी जना' इत्यारम्य 'जनेष्वेवं ब्रुवाणेष्व'त्यंतस्य नाम झेयम् । यद्यप्यत्र सर्वेषामेव यथाधिकारं भगवति भावो जातस्तथापि मुख्यत्या स्त्रीणानेवार्थे ताद्यस्वरूपेण प्रकट इति तासामेव मुख्यत्वात्तादृग्भावपूर्वकप्रेमावलेकितत्वं तासामेववित तथा नामोक्तमिति भावः । अत एव कामिनीपदं दत्तं नाम्नि । किश्च । अग्रेपि 'तद्धलावलवद्युद्धं समेताः सर्वयोषितः उत्तु'रित्यारम्ये 'वं प्रभाषमाणासु स्त्रीषु योगेश्वरो हारः । शत्रुं हतुं मनश्चकं इत्यंतं प्रेमोद्रेकेणैव तादृशानौचित्यज्ञापकवचनावलोकिताद्यीनिति तत्सूचकिमदं नामेति झेयम् ॥ १०६ ॥

अतः परं दैत्या मारणीया इति तथा कृतवानिति तत्सूचकं नामाहुः ।

# चाणूरादिमहामछदैत्यगर्वनिबर्हणाय नम इति ॥ १०७ ॥

चाणूरादयो ये महामछाः, महत्पदमतिबलवत्त्वसूचकं । त एव दैत्यास्तेषां गर्वस्तस्य निबर्हणाय संहारकाय । इदं तु 'चाणूरो वाक्यमब्रवी'दित्यारम्य 'चाणूरे मुष्टिके कूटे सले तो-सलके हते । शेषाः प्रदुदुवु'रित्यंतस्य नाम श्रेयम् ॥ १००॥

ततः कंसोपि मारित इति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### कंसघातकाय नम इति ॥ १०८ ॥

इदं तु 'हतेषु मह्नवर्येषु' इत्यारभ्य कंसं परेतं विचकर्ष भूमा 'वित्यंतस्य नाम ज्ञेयम्॥ १०८॥ एवं दुष्टान्मारियत्वा भक्तदुः खिनवृत्ति कृतवानिति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### वसुदेवदेवकदुः स्वनिवारकाय नम इति॥ १०९॥

वसुदेवदेवक्योः यहुःखं कंसकृतं तस्य निवारको जात इति छौकिकनिरोधं दूरीकृत्य स्वनिरोधं कृतवानिति भावः । इदं तु 'मातरं पितरं चैव मोचियत्वा च वंधना'दित्यारभ्य 'सस्वजाते न शंकिता'वित्यंतस्य नाम झेयम् । विशेषस्तु विवरणे द्रष्टव्यः ॥ १०९॥

अतः परं स्वस्य यदुपतित्वं प्रकटीकृतमिति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### यदुकुलनलिनीविकाशकाय नम इति॥११०॥

यदुकुलमेव निलनी तस्य विकाशकः भानुरित्यर्थः । अत्र यदुकुलस्य कमलं विहाय स्त्रीवाचकनिलनीदृष्टान्त उक्तः । तेन यथा पति विना स्त्री दुःखिता भवति, तथैव तावत्पर्यतं यदु-कुलं स्थितम् । अथ च रात्री यथा भानुं विना निलनी तेन प्रचुरतमस्तोमवद्वितता सुरिनकर निरासके भगवत्भास्करे समुदयित सित यदुकुलनिलनीविकासो युक्त एवेति तथा नामोक्तम् किश्च । स्त्रीदृष्टांते इदानीं यदुकुले पतित्वधर्म प्रकटीकृतवानित्यर्थः । किंच । निलनीरसे बद्ध-मूलेति भानुरिष विकाशको भवति नोचेच्छुप्कैव भवेत् । तथा भगवति ये भावयुक्ता रसेन बद्धमूलास्तेषां विकाशको नासुराणामिति सूचितम् । इदं 'त्वाच पितरावे'त्येत्यारभ्य 'कृष्णसं-कर्षणभुनैर्गुप्ता लव्धमनोरथाः । गृहेषु रेमिरे सिद्धाः कृष्णरामा गतज्वरा' इत्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥ ११०॥

ततः कालात्मकभगवदागमने लौकिका कालधर्मा अपि निवृत्ता इति तज्ज्ञापकं नामाहुः। कालहुः विनिवारकाय नम इति ॥ १११॥

इदं तु 'वीक्ष्यंतोहरहः प्रीता मुकुंदवदनांबुजम् । नित्यं प्रमुदितं श्रीमत्सदयस्मितवीक्षणम् । तत्र प्रवयसोप्यासन्युवानोतिबलौजसः । पिवंतोक्षेर्मुकुंदस्य मुखांबुजसुधां मुहु'रिति श्लोकद्वयस्य नाम ज्ञेयम् । तत्र पूर्वश्लोकार्थविवरणे सदयस्मितवीक्षणंमिति मुखारविंदे धर्मत्रयमुक्तम् । दया धर्मस्थानीया, स्मितं भक्तिस्थानीयं, वीक्षणं ज्ञानरूपमिति त्रिभिधर्मेलींकिकभावा अपि स्वरूपनिष्ठभावा कृता निरुद्धा एवेत्यर्थः । ताहशानां कालातिकमः सुगम इति तत्र प्रवयसो प्यासन्युवान इति द्वितीयश्लोक उक्तः । एवं सित यदुकुले सर्वेप्यलौकिकधर्माः प्रकटीकृता इति ज्ञापितम् ॥ १११ ॥

अतः परं वसुदेवेनैतार त्पर्यतं जन्मारभ्य संस्कारेषु यद्दातव्यं तत्प्रत्यक्षतः किमपि न दत्तं स्थितमिति पुत्रोपनयनसंस्कारे सर्व दत्तवानिति तत्सूचकं नामाहः।

प्रदर्शितसदाचाराय नम इति ॥ ११२ ॥

यद्यपि भगवतः संस्काराणां नोपयोगस्तथापि यदुकुले प्रादुर्भृतस्य तदनुकरणं कर्त-न्यम् । अन्यथा सदाचारोच्छेदप्रसंगः स्यात् । अतः प्रदिश्चितः सदाचारो येनेति 'अथ शूरसुतो राज'नित्यारभ्य 'गर्गाद्यदुकुलाचार्याद्वायत्रं व्रतमास्थिता'वित्यंतस्य नाम ज्ञेयम् । किंच । प्रकर्षेण दिशाता सदाचारधर्मा येन, भगवति विनियोगेनैव सदाचाराणामपि प्रकर्षः । स इदानी-मेव जात इति तथा नामोक्तमिति भावः ॥ ११२ ॥

द्विजत्वसंस्कारानंतरं वेदाध्ययनम् । ततो धनुर्विद्याध्ययनादिकं, ततो गुरुदक्षिणेति तत्सू-चकं नामाहुः ।

#### सांदीपनिमृतापत्यदान्ने नम इति ॥ ११२ ॥

इदं तु 'अथ गुरुकुले वास'मित्यारम्य 'तथेति तेनोपनीतं गुरुपुत्रं यदूत्तमौ।दत्वा स्वगु-रवे' इत्यंतस्य नाम झेयम् । अत्र निरोधार्थं माहात्म्यसूचकं चरित्रं वक्तव्यमित्येतावत्कथनेनैव पूर्वोक्तमध्ययनादिकं सर्वे सूचितमिति भावः ॥ ११३॥

अतः परं मथुरागमनानंतरं स्वकीयानामेव सर्वेषां दुःखनिवृत्तिपूर्वकमवेक्षा कर्तव्येति प्रथमं नंदादीनां समाधानार्थमुद्धवं प्रेषितवानिति तत्सूचकं नामाहुः।

#### नंदादिज्ञानबोधकाय नम इति ॥ ११४ ॥

इदं तु 'गच्छोद्धव त्रजं सौम्ये'त्यारम्य 'विनाच्युताद्वस्त्वतरं न चान्यत्, स एव विष्णुः परमार्थम्त' इत्यंतस्य नाम ज्ञेयम् । अत्र नंदादीनां मगवित भावस्तु दृढ एव परं लौकिकः । स इदानीमलौकिकः कर्तव्य इति ज्ञानोपदेशः । तेन माहात्म्यज्ञानेन माहात्म्यज्ञानपूर्वकः सुदृढ स्नेहो भविष्यतीत्यलौकिकप्रकारेणापि भगवंतं प्राप्स्यतीत्येतावदिभप्रायसूचकं नामोक्त-मिति भावः ॥ ११४॥

एवमेव यशोदाया अपि भावो जातः, परंतु स्नेहोद्रेक एव सदां स्थित इति तत्सूचकं नामाहुः।

#### यशोदास्तेहरक्षकाय नम इति ॥ ११५ ॥

इदं त्वि'ति संस्मृत्य संस्मृत्ये'त्यारभ्य'शृण्वंत्यश्रूण्यवास्त्राक्षीत्स्रोहस्नुतपयोधरे'त्यंतस्य नाम झेयम् । तादृशे ज्ञाने जातेपि स्नेहस्थितौ भगवानेव रक्षक इति तथोक्तमिति भावः ॥११५॥ अतः परं गोपिकानां समाधानसूचकं नायाहुः ।

# गोपिकादिलौकिकभावदोषदूरीकरणाय नम इति ॥ ११६॥

गोपिकानां आदौ यो लौकिकभाव उद्धवावलोकने भगवदीयत्विनश्चयेन मानरूपः तज्जनितो यो दोषिक्षदोषरूपः, परं साध्यो न त्वसाध्यः । अन्यथा अचिकित्स्व एव स्यात् । तादृशस्य दूरीकरणः दूरीकर्तेत्यर्थः । इदं तु 'रहस्यपृच्छन्नुपविष्टमासने विज्ञाय संदेशहरं रमाप-ते'त्यारभ्ये वं प्रियतमादिष्टमाकण्यं व्रजयोषितः । तावूचुरुद्धवं प्रीतास्तत्संदेशागतस्मृती'रित्यं-तस्य नाम ज्ञेयम् । विशेषस्तु विवरणे द्रष्टव्यः ॥ ११६ ॥

#### एवसुपदेशेनोद्धवस्याप्युपदेशो जात इति तस्सूचकं नामाहुः।

#### उद्धवादिमध्यमभावबोधकाय नम इति ॥ ११७ ॥

अयं भावः । पूर्वमुद्धवः परमभक्तः । 'नोद्धवोण्विष मन्न्यूवः' इत्यादिना स्तुतो भगवत-स्तथापि स्वामिनीहृदयस्थितभावरूपभिक्तमार्गज्ञानं तु व्रजागमनानंतरमेवासिन्मनिस तथाविधो भावोपि जातः, परंतु ताहृदयवस्था न जातेति स्वस्मिन्न्यूनभाव एव स्फुारेतोत एवे ताः परंभिति स्तुतिः कृता । एतदेव पश्चात्तासूभयं हृष्ट्वा स्वस्मिन्नेकमेवेत्याधिक्या 'त्ता नमस्यन्निदं जगा'वित्युक्तम् । अत एवे ताः परं तनुभृतो इत्यारभ्य सर्वेषां भक्तानामेतदपेक्षया मध्यमत्वमेव निरूपितम् । पदसंबंधस्तु जद्भवादयो ये भक्तास्तेषां मध्यमो हीनो यो भावस्तस्य बोधको ज्ञापक इत्यर्थः । जद्भवस्य भक्तभावावलोकनात्स्वस्मिन् तथाज्ञानं जातिमिति भावः । अत एव साक्षात्त-त्यवंदनायोग्यतां मत्वा तत्संबंधिरेणुं नमस्कृतवानित्युक्तम् । 'वन्दे नंदव्यक्रिणा'मिति ॥११७॥

#### तत उपदेशफलसूचकं नामाहुः। स्वनिष्ठमनोद्योषनाशकाय नम इति॥११८॥

खिसान्भगवित निष्ठा स्थितिर्यस्यैतादृशो यः मनोदोषः पुत्रत्वेन लौकिकभावरूपः गोपिकानां च 'निःखं त्यजंति गणिका' इत्यारभ्योपालंभरूपो यो दोषस्तस्य नाशकस्तादृशाय । तदारभ्य खिस्मन्नलौकिकसाक्षान्नित्यलीलामध्यपातित्वज्ञानेन भगवित च साक्षात्पुरुषोत्तमज्ञानेनात्मिन तदभेदज्ञानेन पूर्वोक्तदोषाः सर्वे निवृत्ता इति तद्दोषनाशकः स्वयमेव जात इति तथा नामोक्तम्। अत एवाग्रे 'नंदादयोनुरागेण प्रावोचन्नश्रुलोचनाः। मनसो वृत्तयो नः स्यु'रित्या-रभ्य 'रितर्नः कृष्ण ईश्वरे' इति प्रार्थनोक्तेत्येतावदिभिप्रायसूचकं नामेदं ज्ञेयम् ॥ ११८॥

एवं मुख्यभक्तानां सान्त्वनं कृत्वा राजसत्वात् प्रथमं कुब्जासान्त्वनं चक्र इति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### कुन्जादिमनोरथपूरकाय नम इति ॥ ११९ ॥

राजसानां मध्ये आदौ कुळजाया एव मनोरथपूरको जात इति प्रथमं कुळ्जाकथनम्।।११९॥ अग्रे क्रमेण सर्वेषां भविष्यतीति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### अक्रुरादिभक्तसन्मानहेतवे नम इति ॥ १२० ॥

अक्रूर आदिर्येषां तादृशा ये भक्तास्तेषां सन्मानहेतुरूपः। इदं तु 'त्वं नो गुरुः पितृब्यश्चे'-त्यारभ्य 'स भवान्सुहृदां चैत'दित्यंतस्य नाम झेयम्। आदौ कुब्जायां मनोरथपदमुक्त्वाऽक्रूरे सन्मानपदमिति यथाधिकारं भावभेदो ज्ञापितः॥ १२०॥

अत्रादिपदेनान्येषामपि सन्माननं सूच्यत इति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### भक्ति चिन्तकाय नम इति ॥ १२१ ॥

भक्तानां स्वीयानां पाण्डवानां हितस्य चिंतकः विचारकर्ता, येन तेषां हितं भवति तत् कर्तव्यमिति । अनेनाकूरेण सहायं विचारः कृत इति सूचितम् । इदं तु 'पितर्युपरते वालाः सहमात्रा सुदुः खिता' इत्यारभ्य 'विज्ञाय तद्विधास्यामो यथा शं सुहृदां भवे'दित्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥ १२१ ॥

एतद्विचारेण पांडवानां स्थितिर्जातेति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### पांडचस्थापकाय नम इति ॥ १२२ ॥

यथा शं सुहृदां भवेदित्येतद्विचारेण पांडवानां स्थापक एव जात इति भावः ॥ १२२ ॥ अतः परं भिन्नतया कुंतीसांत्वनं कृतमिति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### कुंतीप्रीतिहेतवे नम इति ॥ १२२ ॥

कुंती परमभक्ता। अक्रूरागमने भगवताऽस्मासु स्वीयत्वं ज्ञात्वाऽस्मद्वेक्षा कृतेति परमानु• ग्रह एव कृत इति प्रीत्युद्रेकेण स्तुतिं कृतवती। पश्चाद्दैन्ये जाते भगवत्कृतं सान्त्वनं कृतमकूर-विदुराभ्यामिति तथा नामोक्तम्। इतुं तु 'पृथा तु भ्रातर'मित्यारभ्य 'सांत्वयामासतु'रित्यंतस्य नाम ज्ञेयम्॥ १२३॥

एवं सांत्वनमात्रेण शत्रुकृतदुःखनिवृत्तिर्न भवतीति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### प्रौढलीलावबोधकाय नम इति ॥ १२४ ॥

स्वस्य प्रौढलीलाया अवनेषिकः ज्ञापकः । यदि अकूरनोधानंतरं धृतराष्ट्रः समदृष्टिः पांडवेषु भवेत्तदा सम्यगेव, नोचेद्विज्ञाय तद्विधास्यामो यथा शं सुहृदां भवेदिति भगवद्वाक्येन 'सांत्वयामा-सतुः कुंती तत्पुत्रोत्पत्तिहेतुभि'रित्यादिवचनैर्वलेनापि साधियण्याम इति प्रौढलीलावनोधको जात इति तथा नामोक्तमिति भावः ॥ १२४ ॥

एवं स्तुतौ माहात्म्यज्ञानेन शरणं गतं सर्वथा पालयतीति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### भक्तपक्षबोधकाय नम इति ॥ १२९ ॥

भगवान्भक्तस्य पक्षं करोत्येवेति बोधको जातः । अत एव भक्तद्वारा सांत्वनं कृतं तेषामनुभूतत्वादित्यर्थः ॥ १२५ ॥

एवं भक्तानां सांत्वनं कृत्वा धृतराष्ट्रं वोधितवानिति तत्सूचकं नामाहुः ।

# धृतराष्ट्रज्ञानबोधकाय नम इति ॥ १२६ ॥

धृतराष्ट्राय ज्ञानस्य बोधकः। पूर्व 'भो भो वैचिष्यवीर्ये'त्यारभ्य 'तसाछोकिमिमं ताते'त्य-न्तमकूरकृतं धृतराष्ट्रबोधनम् । पश्चादीश्वराधीनं सर्वे न मम स्वतः प्रवृत्तिरिति ज्ञानं धृतराष्ट्रस्थे-त्युभयबोधकः स्वयमेव जात इति तथा नामोक्तम् ॥ १२६॥

एवमीश्वरबोधितधर्माधर्मविवेकज्ञानं परित्यज्य तादृशी प्रवृत्तिः कथं भवेदिति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### इच्छावादस्थापकाय नम इति ॥ १२७ ॥

धृतराष्ट्रेणेश्वरेच्छावादमंगीकृत्योत्तरितिमिति तथैवेश्वरेण स एव स्थापित इति भाव्यर्थसू-चकत्वेनोक्तमिति भावः । इदं तु 'यथा वदिस कल्याणी'मित्यारेभ्ये'श्वरस्य विधि कोन्वि'त्यंतस्य नाभ ज्ञेयम् ॥ १२७॥ यद्यपि सर्वत्रेश्वरेच्छा नियामिका तथापि शास्त्रज्ञानेन भगवज्ज्ञानेपि कथं न प्रवृत्तिरिः त्येतत्सूचकं नामाहुः ।

मायाप्रवर्तकाय नम इति ॥ १२८॥

सर्वेषां मायामोहेन भगवन्मार्गेऽप्रवृत्तिरिति भावः । इदं तु 'यो दुर्विमर्शपथया निजमा-यये'त्यस्य नाम ज्ञेयम् ॥ १२८ ॥

अत एव एवमहं जानामि स एव भगवान्यदुकुलेवतीर्णस्तथापि तन्मार्गे यस्य मायामोहेन न प्रवृत्तिस्तस्मै नम इति मुले निरूपितमिति तत्सूचकं नामाहुः ।

सर्वाभिवन्दितचरणाय नम इति ॥ १२९ ॥

सर्वैर्बह्यादिभिर्वदितौ चरणौ यस्येति माहात्म्यज्ञानेन नमस्करणेन स्वप्रवृत्त्यभावात्स्वस्य मायाधीनत्वं ज्ञापितम् ॥ १२९ ॥

अतः परं प्रौढलीलामुपसंहरंति ।

एवं श्रीकृष्णनामानि प्रौढलीलावबोधने । कीर्तितान्यतिपुण्यानि शतं विंशतिरष्ट च ॥ १ ॥ अर्थः स्फुट एव । अथ राजलीलोपकमं कुर्वति ।

अतः परं प्रवक्ष्यामि राजलीलामुपाश्रितः। कृतवान्यानि कर्माणि तानि नामानि मुक्तये १ राजलीलामुपाश्रितः यानि कर्माणि कृतवान्तानि नामानि तत्कर्मद्योतकानीत्यर्थः । प्रवक्ष्यामीति संबंधः। प्रयोजनं मुक्तये । तत्तद्धिकारभेदेनानंदानुभवायेति भावः ॥ १ ॥

तत्र प्रथमम् । श्वाद्राधमेप्रवर्तकाय नम इति ॥ १॥ नामोक्तं, तस्यायं भावः । एतावत्पर्यतं भगवानस्वप्रमेयवलेनेव सर्व कार्य कृतवान्, न साधनवलेन । इदानीं राजलीलायां प्रवृत्तः । सा तु प्रमाणरूपेति तत्र साधनमेव मुख्यम्, राजसानां निरोधेपि भगवत्कृतिरेव साधनं नान्यत् । अस्यां लीलायां कार्यष्ट्कं कर्तन्यम् । भूमारहर-णम् । साधुरक्षा । दुष्टनिवारणम् । भक्तिप्रवर्तनम् । धर्मरक्षा । अधर्मनिवृत्तिश्चेति । एतदर्थनेव अवतार इत्येतत्सर्वं क्षात्रधर्मागीकारे भवति । स चोपनयनानंतरं सकलधनुर्विद्याध्ययनेन पूर्वं निरूपितः । अधुना प्रवर्तको जात इति तथोक्तम् । क्षात्रधर्मपुरस्कारेणैव सर्वं कृतवानित्यर्थः । एतत्सर्वं 'चितयामास भगवान् हरिः कारणमानुषः , तद्देशकालानुगुणं स्वावतारप्रयोजनम् । एतदर्थवितारोयं भूभारहरणाय मे । संरक्षणाय साधूनां कृतोन्येषां वधाय चे त्यत्र निरूपितम् च विवरणे । एवं सितं 'अस्ति प्राप्तिश्च कंसस्थे'त्यारम्य 'विरामायाप्यधर्मस्य काले प्रमवतः किचि'दित्यतस्य नाम ज्ञेयम् । किंच । एतावत्पर्यन्तं कंसस्याये सर्वेषां यादवानां क्षात्रधर्मित्तरोहित इव स्थितः । अतः परं सर्वेषु तत्प्रवृत्तिर्भविष्यतीत्यिपप्रायेणापि प्रवर्तकत्वेन नाम निरूपितम् ॥ १॥

अये दिव्ययुद्धविशारदाय नम इति ॥ २ ॥ नामोक्तम् ।

तस्यायं भावः । दिव्यं अलौकिकं यद्युद्धं तत्र विशारदः प्रवीणः । एतचातुर्य 'गृह्णन्नि-षद्भा'दित्यत्र निरूपितं विवरणे । युद्धस्यालौकिकत्वं दिव्यायुधादिना सूचितम् । स्वरूपेणापि । यतो युद्धं दिन्यं क्रीडारूपं तादशमीप युद्धं क्रीडारूपमेवेत्यलौकिकत्वम्। तदेवोक्तं 'विक्रीडितं तज्जगदीशयो'रिति। एतेनाक्विष्टकर्मत्वं च ज्ञापितम्। एवं स 'त्येवं घ्यायति गोविंद' इत्यारभ्य 'निर्जग्मतुः स्वायुधाढ्या'वित्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥ २॥

अतः परं तत्कार्यरूपं नामाहुः ।

## जरासंधसमानीतसैन्यघातकाय नम इति ॥ ३ ॥

इदं तु 'ततोभृत्परसैन्यानां हृदि वित्रासवेपशु'रित्यारम्य 'अक्षिण्वंसद्धलं सर्वे वृष्णयः कृष्णदेवताः' इत्येतत्पर्यतस्य नाम ज्ञेयम् । सैन्यघातप्रकारस्तु विवरणे विवृतः ॥ ३॥

अग्रे । द्वारकापुर निर्माणहेतवे नम इति ॥ ४ ॥ नामोक्तम् । तत्तु 'अष्टादशम-संग्राम' इत्यारम्य 'तं दृष्ट्वाचितयत्कृष्णः' 'तस्मादच विधास्यामो दुर्गं द्विपददुर्गमम् ।' 'अंतः-समुद्रे नगरं कृष्णोद्धृतमचीकरत् । दश्यते यत्र हि त्वाष्ट्रं विज्ञानं शिल्पनैपुणम् । यद्यद्भगवता दत्तमाधिपत्यं स्वसिद्धये । सर्वे प्रत्यर्पयामासुईरिं भूमिगतं नृषे'त्येतत्पर्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥४॥

तादृशस्थानप्रापणे भक्तानामभूतपूर्वे सुखमभूत्, तज्ज्ञापकं नामाहुः।

भक्ताचिन्त्यसुखद्ात्रे नम इति ॥ १ ॥ भक्तानां तु शत्रुजनितभयेन व्याकुलता जातेति भयमेव निवर्तनीयमपेक्षितम् । भगवांस्तु अद्भुतकर्मेत्यचित्यम्, मनुष्याणां मनसापि न चित्यं, ताद्दशं साक्षात्वैकुंठाविभूतं सुखं दत्तवानिति तथोक्तम् । इदं तु 'तत्र योगप्रभावेण नीत्वा सर्वजनं हरि'रित्येतस्य नाम होयम् ॥ १ ॥

अतः परं द्वितीयाध्यायस्य प्रथमं नामाहुः । यवनान्तकाय नम इति ॥ ६ ॥ इदं तु 'तं विलोक्य विनिःक्रांत'मित्यारभ्य 'देहजेनाग्निना दग्धो भस्मसादभवत्क्षणा'-दित्यंतस्य नाम होयम् । तात्पर्यार्थस्तु विवरणे द्रष्टव्यः ॥ ६ ॥

अग्रे । मुचुकुन्द्रसाद्काय नम इति ॥ ७ ॥ नामोक्तम् । तत्तु 'को नाम स पुमान् ब्रह्म'त्रित्यारभ्य 'जन्मन्यनंतरे राजन्सर्वभूतसुहृत्तमः । भूत्वा द्विजवरस्त्वं वै मामुपेष्यसि केवल'मित्यंतस्य नाम ज्ञेयम् । ततः 'यवने भस्मसात्कृते भगवान्सात्वतर्षभः । आत्मानं दर्शः यामास मुचुकुंदाय धीमते' इत्यारभ्य 'प्रेक्षणीयं त्रिलोकस्य सानुरागस्मितेक्षणम् । अपीच्यवयसं मक्तमृगेद्रोदारिवकम'मित्यंतं भगवत्प्रसादो निक्षपितः । ततो भगवता स्वक्षपं ज्ञापितम् । तदनंतरं ज्ञात्वा नारायणं देवं गर्गवाक्यमनुस्मरिक्तयनेन तस्यापि मनःप्रसादो निक्षपितः । तथाच मुचुकुंदस्य स्वयं प्रसादकर्ता । मुचुकुंदस्य मनःप्रसादकर्तेत्वर्थः संपन्नः ॥ ७ ॥

अतः परं तृतीयाध्यायस्य नामोच्यते । तत्र प्रथमम् ।

# सर्वदेवतामनोरथपूरकाय नम इति ॥ ८ ॥

हदं तु 'भगवान्युनरावज्य मथुरां यवनावृताम्। हत्वा म्लेच्छव्लं निन्ये तदीयं द्वारिकां धन'मित्यस्य नाम होयम्। तामसानां वधेन देवतानां साह्यिकानां मनोरथपूरणं भवत्येविति तथी-कम्। यद्यपि पुस्तकेषु प्रथमं शिवज्ञास्यणवाक्यपिरिपालकाय नम्न इति नाम पूर्व-

मस्ति पश्चात्सर्वदेवतामनोरथेति नाम, तथापि टीकायामारंभ एव कारिकाभिस्तत्प्रतिलोमक्रमोव-गम्यते । तदुक्तं 'स्नीणां मुक्तिर्निरूप्येति मुचुकुंदतपःकथाः । प्रसंगात्तामसानां हि वधो देव-हिताय हि । पलायनं लीलयेव सोप्यनुग्रह ईर्यत' इति । अग्रेप्ययमेव क्रमः संगतो भवति । 'नीयमाने धने' 'आजगाम जरासन्ध' इति तथा व्याख्यातम् । तादृशेश्वरस्य पलायनं न संभवतीति तद्धेतुकं नामोक्तम् ॥ ८ ॥

#### शिवज्राह्मणवाक्यपरिपालकाय नम इति ॥ ९ ॥

अत्र पुराणांतरकथा प्रसिद्धा। सप्तद्शवारं पराजये साति शिवप्रसादार्थं तपः कृतवान्तदा शिवः प्रसन्नो ब्राह्मणसमाराधनार्थं उपदिष्टवान्ब्राह्मण्यः कृष्णस्तद्वाक्यमन्यथा न करिण्यतीति। तदा स गृहमागत्य ब्राह्मणानाहूय स्वसिंहासने उपवेशितवान्। ततः संतुष्टास्ते तस्मै तिस्सहासनमपि दत्वा वरं ददुस्त्वं श्रृतं नेष्यसि त्रैलोक्ये च अजयो भविष्यतीति। तदा पुनरष्टादशे पर्याये संग्रामार्थं तावतीभिरक्षौहिणीभिः सहागतवान्, तदा भगवान् ब्रह्मण्यदेवः, शिवध्य भक्त इति तद्वाक्यपालनार्थं पलायितवान्, न तु भीतः सिन्नित्येतावज्ज्ञापकिषदं नाम ज्ञेयम् । ननु तिर्हे पुराणांतरीयमेव नामापि भवितुमहित, न तु निरोधांतर्गतं, श्रीभागवते अनुक्तत्वाक्त्रते । अत्र सप्तदश्वारं जयकतुर्भगवतः सर्वसमर्थस्याष्टादशे पर्यायेपि तज्जयः किमज्ञक्यः। एवं सत्यपि यत्पलायनं तक्तद्वाक्यपालनमेवेति तेन तयोरप्यनुग्रह एव कृत इति निरोधांतर्गतत्वमेव नाम्न इति सर्वमनवद्यम्। एतकु 'नीयमाने धने गोभिः। आजगाम ज्रासंध' इत्यारम्य 'मनुष्यचेष्टा-मापन्नी स्कन् दुद्ववतुर्द्वतम् । पद्भ्यां पद्मपलाशाम्यां चेरतुर्वहुयोजनम् । पल्यमानौ तौ दृष्टा मागधः प्रहसन्वली । अन्वधावद्रयानिकरीशयोरप्रमाणवि'दित्यंतस्य ज्ञेयम् ॥ ९ ॥

अग्रे ॥ दैत्यमोहनचरित्राय नम इति ॥१०॥ नामोक्तम् । तत्तु 'प्रद्भुत्य दूरं संश्रांतौ तुंगमारुहतां गिरि'मित्यारम्य 'सोपि दग्धाविति मृषा मन्वानौ बलकेशवौ । बलमाकृष्य सुमहन्म-गधान् मागधो यया'वित्यंतस्य नाम झेयम् । पर्वतारोहणप्रयोजनं तु विवरणे स्फुटीकृतिमिति विस्तरभयात्र लिख्यते ॥ १० ॥

अग्रे—हिक्मणीमनोरथपूरकाय नम इति ॥ ११ ॥ नामोक्तम् । तत्तु 'आनर्त्ताधिपतिः श्रीमात्रैवतो रेवतीं सुताम् । ब्रह्मणीं नोदितः प्रादाह्मलायेति पुरोदि-तम् । भगवानिप गोविद उपयेमे कुरूद्रह् । वैदर्भी भीष्मकसुता'मिति सामान्यतः शुकोक्तिकथनानंतरं राज्ञा प्रश्ने कृते पुनस्तदुत्तरे 'राजासिद्धीष्मको नामे'त्यारभ्याप्रिमाध्याये 'तमागतं समाज्ञाय वैदर्भी हृष्टमानसा । न पश्यंती ब्राह्मणाय प्रियमन्यन्ननाम से'त्यंतस्य ज्ञेयम् । तत्र 'सोपश्चत्य मुकुंदस्य रूपवीर्यगुणाश्रिय' इत्यनेन स्नेहोत्पत्तिस्वभावादेवासिक्तिस्तत्स्वभावादेव मनोरथानामुत्पत्तिस्तत्पूरकस्तु आगमनश्रवणमात्रेण जात इति तथोक्तम् ॥११॥

अग्रे—**रुक्मिणीगांधर्वविवाहाय नम** इति ॥ १२ ॥ नामोक्तम् । तत्तु 'कन्या चांतःपुरात् प्रागाद्धरेर्गुप्तांविकालयम् । सा चानुध्यायती सम्यङ्मुकुंदचरणांबुज'मित्यारभ्य 'तां राजकन्यां रथमारुरुक्षतीं जहार कृष्ण' इत्यंतस्य झेयम्। तत्र तन्मे भवान् खळु वृत इत्यनेन प्रियया गांधर्वविवाहः कृत एव । इदानीं पाणियहणेन स्वयमि कृतवानिति तथोक्तम्। तथा चार्थः रुक्मिण्या सह गांधर्वविवाहो यस्येति॥ १२॥

अत एवाग्रे । सिक्सणीप्राणपतये नम इति ॥ १३ ॥ नामोक्तम् । सिक्मणी-प्राणानां पितर्जातः । पूर्वे तु यहाँबुजाक्ष न लमेय भवत्प्रसादं जह्यामसूनित्युक्तत्वादधुना पाणिग्रहणेन तद्रक्षको जात इति तथा नामोक्तम् । अथवा । हरणानंतरं शिशुपालपक्षीयजरा-संघादीनां बलमागतमवलोक्य युद्धावलोकने प्राणस्थितिरेव न भवेद्यदि भगवान्वचनैः प्राणानां रक्षां न कुर्योत्पितर्भूत्वा तद्धर्ममिप प्रकटीकृतवान् । एवं सित 'पत्युर्वलं शरासारैच्छत्रं वीक्ष्य सुमध्यमा । सन्नीडमैक्षत्तद्वक्तं भयविव्हललोचना । प्रहस्य भगवानाह मा सा मैर्वामलोचने । निनंक्षत्यधुनैवैतत्तावकैः शात्रवं वलंभित्यंतस्य नाम झेयम् । एतदर्थस्तु विवरणे स्फुटीकृतः । तत्र सुमध्यमेत्यस्य विचारे विनियोगोन्यथा भविष्यतिति शङ्कया तद्वकत्रं सन्नीडमैक्षतेत्यग्रे भयविद्धललोचने इत्यनेनापि वद्यक्षितं भवतीति तथोक्तम् ॥ १३ ॥

# एतदये । **राविमप्रभृतिदृष्टमानसदुःखदाय नम** इति ॥ १४ ॥

नामोक्तम् । अस्मिन्प्रकरणे स्वमी मुख्य इति तस्यैवादौ निरूपणम् । तदादयो ये दुष्टाः शिशुपालजरासंधादयः । तेषां मानसे दुःखदः । सर्वेषां पराजयेन मानहानिजनितमानसदुःखमेव जातिमिति तथोक्तम्। इदं तु 'भो भो पुरुषशार्दूल दौर्मनस्यामिदं त्यजे'त्यारभ्य 'रुक्मी तु राक्षसोद्वाहं कृष्णद्विद् असहन्स्वसुः । पृष्ठतोन्वगम'न्नित्यनंतरं 'प्राणावशेष उत्सृष्टो द्विडि्भईतबलप्रमः सर-निवरूपकरणं विगतात्ममनोरथः । चक्रे भोजकटं नाम' इत्यंतस्य नाम झेयम् ॥ १४ ॥

अतः परं भगवान्रुक्मिणीं पुरं द्वारिकामानीय विधिवद्विवाहं कृतवानिति तद्द्योतकं नामाहुः ।

# रुक्मिणीविवाहप्रदर्शितगृहस्थधर्माय नम इति ॥ १५ ॥

रुक्मिण्याः विधिवत् यो विवाहस्तेन प्रदर्शितः गृहस्थधर्मो येन । यद्यदाचरित श्रेष्ठ इति न्यायेन स्वयं प्रदर्शनेनाग्रेपि सर्वेषु गृहस्थेषु सदाचारः प्रवर्तेतेति तथा कृत इति भावः । पूर्व हरणेन राक्षसो विवाहः कृतः, पश्चाद्रथारोपणे पाणिग्रहणेन गांधर्वः कृतः ॥ १५ ॥

एवं सित गृहाश्रमस्थस्य यो वेदोक्तविधिवद्विवाहः सितु न जातः, तदकरणे स्ववंशे सर्वत्र च तद्धर्मोच्छेदो भविष्यतीति स्वयं वेदोक्तधर्मस्थापक इति तृतीयं वेदोक्तविधिवद्विवाहं कृत-वान् । एतज्ज्ञापकं नामाहुः ।

#### त्रिविधविवाहकर्त्रे नम इति ॥ १६ ॥

एतन्नामद्वयं तु 'भगवान्भीष्मकसुतामेवं निर्जित्य भूमिपान् । पुरमानीय विधिवदुपयेमे कुरूद्धहे'त्पारम्य 'द्रारिकायामभूद्राजन्महामोदः पुरौकसां, रुविमण्या रमयोपेतं दृष्ट्वा कृष्णं श्रियः पति मित्यंतस्य नाम ज्ञेयम् । अत्राध्यायसमाप्तिः ॥ १६ ॥

अतः परं षष्ठाध्यायनामानि निरूप्यन्ते ॥

#### कामजनकाय नम इति ॥ १७ ॥

अयं भावः । भगवान्यदा भार्यास्वीकारः कृतस्तदा पुत्रस्वीकारो कर्तव्य इति स पुत्र प्राकृतो भविष्यतीति संदेहाभावाय पूर्व हरेण दम्धस्य वासुदेवांशस्य कामस्य जनको जातः । आत्भा वै जायते पुत्र इति स्वांशमेव स्ववीर्येण प्रकटीकृतवानित्यर्थः । तेनायं पुत्रो न जीवः किंतु स्वांशमूत एवेति । अग्रे न संसृतिः । एतत्मर्व विवरणे द्रष्टव्यम् । इदं तु कामस्तु वासु-देवांश इत्यारम्य प्रद्युन्न इति विख्यात इत्यंतस्य नाम क्षेयम् ॥ १७ ॥

अग्रे—शंबरघातकप्रद्युद्धाय नम इति ॥ १८ ॥ नामोच्यते । तस्यायं भावः । शंबरः पूर्ववैरी नारदेन ज्ञापितत्वाद्द्शदिनमध्य एव हृत्वा समुद्रे क्षिप्तवान् । तत्र तं वालकं मत्स्योगिलतं मत्स्यं धीवरो जालेन निगृह्य शंबरायेव न्यवेदयत्तदा स शंबरः सूदकार्येधिकृतां मायावतीं प्रति प्राहिणोत् । तदा व्यंजनार्थं विदीणें तिस्मन्परमसुंदरं वालकं दृष्ट्या विस्मितासी-त्पश्चाक्यारदृद्धारा ज्ञाततत्त्वा तं पालितवती । ततः परममनोहरं प्राप्तयोवनं दृष्ट्या तस्म सर्व तत्त्वं विज्ञाप्य सर्वी विद्यां मायारूपां दत्वा शंबरं घातियत्वा उमाविष कामो रातिश्च दंपती द्वारि-कामागत्य सर्वेधामानंदं कृतवंतावित्येतावदर्थस्वकिमदं नाम ज्ञेयम् । अत एव शंबरघातकश्च प्रकृष्टद्युद्ध आनंदो यस्मात् , पूर्व तथात्वाभावादिति मावः । इदं तु 'तं शंबरः कामरूपी'त्यारम्य 'यं वे मुहः पितृसरूपनिजेशभावा' इत्यंतस्य नाम ज्ञेयम् । अत्राप्यायसमाप्तिः ॥ १८ ॥

अथ सप्तमाध्यायस्य नामानि उच्यंते ।

#### जांबबतीप्राणपतये नम इति ॥ १९ ।

इदं तु 'इत्युक्तः स्वां दुहितरं कन्यां जांबवतीं मुदा। अर्हणार्थं स मणिना कृष्णायोपज-हार ह' इत्यंतस्य नाम ज्ञेयम्। कृष्णायोपजहारेति कथनेन सा तदधीनीकृता, तया तु तत्स्वरूपं दृष्ट्वा सर्वे समर्पितमिति तस्याः प्राणानां पतिर्जात इति तथोक्तम् ॥ १९ ॥

अतः परं मण्यानयनप्रयोजनज्ञापकं नामाहुः ।

#### लोकनिर्मितसर्वार्थज्ञापकाय नम इति ॥ २० ॥

लोकैनिर्मिताः अनुमानेन कल्पियत्वा स्थापिताः वस्तुतो निध्याभूताः ये सर्वार्था 'दिने दिने स्वर्णभारानष्टौ स स्वर्गति प्रभो 'इत्यारभ्य 'स याचितो मणि कापि यदुराजाय शौरिणा। नैवार्थकामुकः प्रादाद्याश्वाभंगमतर्कयित्र'त्यारभ्य 'प्रायः कृष्णेन निहतो मणिप्रीवो वनं गतः, भ्राता ममे 'त्यंताभिशापरूपाः तेषां ज्ञापकः प्रकाशकः। तथा च 'सत्राजितं समाह्रय समायां राजसंनिधौ। प्राप्तिं चाल्याय भगवान्मणि तस्मै न्यवेदय दित्यतंस्य नाम ज्ञेयम्॥ २०॥

अत एवाग्रे ॥ सत्यभामावस्त्रभाय नम इति ॥ २१॥ ततु स चाति-त्रीडितो रत्नं गृहीत्वेत्यारम्य तां सत्यभामां भगवानुपयेम इत्यंतस्य नाम ज्ञेयम् । वस्त्रभत्वे हेतुः । सत्येनैव भासते शिलौदार्यगुणान्वितत्वं चेति विवरणे स्फुटीकृतम् ॥ २१॥

अतः परमष्टमाध्याये प्रथमम् । स्वजाजित्स्वर्गहेतचे नम इति ॥ २२ ॥ नामोक्तम् । अत्रायं भावः । यद्यपि सत्राजित्रिरोघाधिकारी, तथापि देवांतरे कृत्बुद्धि- रिति न निरोधिसिद्धिरिति तं देहं परित्यज्य मणिद्वारा भक्ते अक्रूरे स्थितः भगवचरणरूपेषु वाराणस्यादितीर्थेषु निरुद्धो भविष्यतीति भगवान् तथा कृतवानिति भगवतो हेतुत्वमुक्तम् । एवं भिन्नमितः शयानमवधीदित्यस्य नाम झेयम् ॥ २२ ॥

अत एवाग्रिमं नामाहुः । स्थमंतकमाणिहर्त्रे नम इति ॥ २३ ॥

यदि तन्निकटे मणिस्तिष्ठेत्तदाप्यन्यसंबंधस्तिष्ठेदिति निरोधासिद्धिरिति तद्द्वारा तस्य हरणं स्वयमेव कृतमिति तथा नामोक्तम् । इदं तु 'स्त्रीणां विक्रोशमानानां कंदतीनामनाथवत् , हत्वा पश्न् शौनिकवन्मणिमादाय जग्मिवान्' । इत्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥ २३ ॥—अग्रे—

शुद्धकीर्तिस्थापकाय नम इति ॥ २४ ॥ नामोक्तम् । तत्तु 'इत्यंगोपदिशंत्येक'-इत्यारम्य, 'तत्सुतस्तत्प्रभावोसावकूरो यत्र यत्र हि । देवोभिवर्षते तत्र नोत्पातो नैव मारिके'-त्यंतस्य नाम ज्ञेयम् । मणिस्थापनेन भक्तेषु शुद्धा कीर्तिरेव स्थापितेति तथोक्तम् ॥ २४ ॥

अत्र्वात्रिमं नामाहुः । अत्र्रादिभक्तदोषनिवारकाय नम इति ॥ २९ ॥ इदं 'त्वितिदृतैः समानीय प्राहाकूर'मित्यारम्य 'स्यमंतकं दर्शियत्वा ज्ञातिम्यो रज आत्मनः । विमृज्य पाणिना भूयस्तसै प्रत्यर्पयत्प्रभु'रित्यंतस्य नाम ज्ञेयम् । यद्यकूर् आह्वानानंतरमागत्व न प्रदर्शयक्तदाकूरस्य महानेव दोषः स्यात्, आदिपदेन कृतवर्मादयोपि ज्ञेयाः । अथवा लोके भगवति मणिविषयिका प्रतीतिः सर्वस्यापि संदिग्धा तिष्ठतीति तज्ज्ञानतोप्यकूरस्य मणिप्रदर्शनाभावादिनिष्टमेव भवेदिति भगवान् भक्तदुःखासाहिष्णुरिति स्वयमाहूय तद्दोषं दूरीकृतवानिति तथा नामोक्तम् । फलकथनेनाधिकमाहात्म्यमपि प्रकटीकृतवानित्यपि ज्ञेयम् ॥ २९ ॥

अतःपरं नवमाध्यायस्य नामोच्यते । एतावत्पर्यंतं गुणत्रयरूपाणां तिसृणां विवाहो निरूपितः । रुक्मिणी राजसी, तामसी सन्यभामा तत्प्रसंगादेव प्रथमं सात्त्विकी जांबुवती । अतः परं विद्यारूपा पंच निरूप्यंते ।

तत्र प्रथमं कालिंदीपतये नम इति ॥ २६ ॥

इदं त्वध्यायादारम्य 'रथमारोप्य तद्विद्वान्धर्मराजमुपागमत्' इत्यंतस्य नामज्ञेयम॥२५॥ अप्रे—पांडवराज्यस्थापकाय नम इति ॥ २७॥ नामोक्तम् । तत्तु 'यदैव कृष्णसंदिष्टः पार्थानां परमाद्भुतम् । कारयामास नगर'मित्यारभ्य 'स तेन समनुज्ञात आययौ द्वारिकां मूय' इत्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥ २७॥

# अग्रे—मित्रविंदापतये नम इति ॥ २८ ॥

तत्तु 'विंदानुर्विदावावंत्या'वित्यारभ्य 'प्रसह्य हृतवान् कृष्णो राज्ञां राजन्प्रपश्यता'मित्यं-तस्य नाम ज्ञेयम् ॥ २८ ॥

#### अये सत्यापतये नम इति ॥ २९ ॥

नामोक्तम् । तत्तु 'नम्नजिन्नाम् कौशस्य आसी'दित्यारेभ्य 'तां प्रत्यगृह्णाद्भगवान्विधि-वत्सदृशीं प्रभु'रित्यंतस्य ज्ञेयम् ॥ २९ ॥ अग्रे— भद्रापतये नम इांत ॥ ३० ॥ नामोक्तम् ॥

तत्तु 'श्रुतकीर्तेः सुतां भद्रामुपयेमे पितृष्वसुः । कैकेयीं भ्रातृभिर्दत्तां कृष्णः संतर्दनादिः-भि'रित्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥ ३० ॥

अग्रे । **लक्ष्मणापतये नम** इति ॥ ३१ ॥ नामोक्तम् । तत्तु 'सुतां च मद्राधिपते-र्रुक्षमणां लक्षणैर्युताम्' । इत्यस्य ज्ञेयम् ॥ ३१ ॥

एतद्ये । रोहिणीपतये नम इति ॥ ३२ ॥ नामोक्तम् ॥

एषा षोडशसहस्राणां शताधिकानां मध्ये मुख्या । क्वचिद्रष्टमहिषीमध्ये भद्रास्थाने मन्त्रशास्त्रे प्रसिद्धेति मुख्यत्वेन पूर्वमुक्ता ॥ ३२ ॥

अत एव तदुक्त्वाये ।। षोडशसहस्रनाधिकापतये नम इति ॥ ३३ ॥ नामोक्तम् । तत्तु भौमं हत्वा तिन्नरोधादाहृताश्चारुदर्शना इत्यस्य नाम । अत्र भौममारणानंतरं राजकन्यानामानयनं तद्नन्तरं विवाह इति नामापि तन्मारणानंतरमेवापेक्षितम् । अत्र तु मारणात्प्रागेवैतन्नामोक्तमिति तत्समाधानमुच्यते । भग्नवतो मुख्यं कार्यं तदेव स्वसिन्निरोधेन स्त्रिय उद्धर्तव्याः, तास्तु तिन्नरुद्धा इति तदुद्धारो मुख्यः, तन्मारणं गौणम् । अत एव मूले तास्तु चारुदर्शना इति, तस्यार्थस्तु विवरणे भगवता आहृता इति दर्शनमात्र तासामानयने चारु दर्शनम् ज्ञानम् सौंदर्यं च यासामिति हेतुरुक्त इति भगवता तासां स्वरूपं ज्ञात्वा स्वसिन्पित्वमंगीकृत्येव ता आनीताः, न तु भौममारणानंतरं तज्ज्ञानं जातमिति पूर्वमेव तद्योतकं नामोक्तमिति भावः, अत एव नायिकापदमुक्तम् । तेन रसात्मकसकलगुणलक्षणपूर्णा अप्सरो-रूपाः स्वार्थमेवोत्पादिता इति पतिरिप स्वयमेवेति ॥ ३३ ॥

तत्प्रतिबंधमात्रं दूरीकर्तव्यं, तद्ये कृतमिति तत्सूचकं नामद्वयमाहुः ।

# सुरारये नम इति ॥ ३४ ॥ नरकांतकाय नम इति च ॥ ३५ ॥

इदं तु दशमाध्यायस्य नाम । तत्राद्यं तु अध्यायादारभ्य 'शिरांसि चक्रेण जहार ही-लये'त्यंतस्य ज्ञेयम् ॥ २४ ॥ अपरं 'तद्विसर्गात्पूर्वमेव न्रकस्य शिरो हरिः । अपाहरद्गजम्य च चक्रेण क्षुरनेमिने'त्यंतस्य ज्ञेयम् ॥ ३५ ॥

अमे वसुधापुजितचरणाय नमः ॥३६॥ इति नामोक्तम्॥ तत्तु 'तत्रश्च मूः कृष्ण-सुहेस्य कुण्डल' इत्यारम्य, 'इति भूम्यार्चितो वाग्भि' रित्यंतस्य ज्ञेयम्॥ इत्यधिकमेकसिन्नार्दर्शे॥

अप्रे तत्पुत्रायाभयं दत्त्वा राज्यं दत्तवानिति तत्रत्यानां सर्वजनानां सुखं कृतवानिति तद्योतकं नामाहुः । सर्वजनीनसुखहेतवे नभः इति ॥ ३७ ॥

अथवा । तत्रत्यसर्वसामग्रीप्रेषणेन द्वारकास्थसर्वजनानां सुखोतपादक इति तथोक्तम्। इदं तु 'दत्वाभगं भौमगृहं प्राविद्यात्सकलर्द्धिमत्' इत्यारभ्य 'प्रेषयामास केशव' इत्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥ २६ ॥

# द्वारिकायां दिव्यमीप सुखं कृतवानिति तत्सूचकं नामाहुः। पारिजातापहरणाय नम इति ॥ ३८ ॥

तत्प्रयोजकं नामाहुः । महेंद्रादिदुष्टबुद्धिनिवारकाय नम इति ॥ ३९ ॥ महेंद्रादयस्त्वधिकारिणो न तु स्वामिन इति भगवता सर्वे वस्तु स्वार्थं तत्र तत्र स्थापितम् । ते तु स्वार्थमेवेति मन्यते । अत एवैकवारयाचित इन्द्रो न दत्तवान्तदा सर्वमे-वोत्पाट्यानीतवान् । तेन तन्मदोप्यपहृत इति तदर्थमेव तद्धरणमिति तथोक्तम् । इदं तु गत्वा सुरेंद्रभवनमित्यारम्य विबुधान्निर्जित्योपानयत्प्रसुरित्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥ ३९ ॥

पारिजातेत्युपलक्षणम् । त्रैलोक्ये यावंतो लक्ष्मीविलासपदार्थोस्ते सर्वे प्रतिगृहं स्थापिता इति तत्सूचकं नामाहुः । **सर्वरत्नकोद्यादिपूरितगृहाय नम** इति ॥ ४० ॥

षोडशसहस्रस्त्रीणां महिष्यादीनां च गृहाः सर्वरत्नादिभिः पूरितकोषाः कृता इति भावः । इदं तु 'स्थापितः सत्यभामाया गृहोद्यानोपशोभिन' इत्यारम्याघ्यायसमाप्तिपर्यतस्य नाम झेयम् ॥ ३९ ॥

अत्रे एकादशाध्यायस्य नामद्वयमुच्यते ॥ प्रथमम् रुक्मिणयादिस्त्रीमनःपरी-क्षकाय नम इति ॥ ४१ ॥

आदिपदेन सर्वासामेव प्रकारभेदेन परीक्षा क्रुतेति ज्ञाप्यते ।

केन प्रकारेण कृतेत्याकांक्षायामाहुः। **छौकिकलीलावाक्यविद्यारदाय नम** इति ॥ ४२ ॥

इदं तु 'राजपुत्रीप्सिता भूपै'रित्यारम्य'एतावदुक्त्वा भगवा'नित्यंतस्य नाम ज्ञेयम्।अथवा छौिककानि छीछासंबंधीनि वाक्यानि यस्य । विशिष्टा भक्तिमार्गीया अछौिककी शारदा यस्येति भिन्नं वाक्यम्। अयं भावः।पूर्ववचनेन तादृग्दशायां दशम्येवावस्था तस्याः संजातेति तादृशीं दृष्टा सांत्वनं कृतम् । 'त्वद्वचः श्रोतुकामेन क्ष्वेल्याचरितमंगन' इत्यनेनेति भगवतैव सांत्वनद्वारा हृदि प्रविष्टेन तानि वाक्यान्युत्पादितानीति तथोक्तम् ।

अतः परं द्वादशाध्यायनाम । असिन्नध्याये वैदिकं रमणमुख्यते । छौकिकं तुः पूर्व-मुक्तम् । वैदिके तु 'दशास्यां पुत्रानाधेही'ति श्रुतिवाक्यं सत्यं कर्तु तथाकरोदितितत्स् चकं नामाहुः । श्रुत्यर्थप्रातिपादकदशदशपुत्राय नम इति ॥ ४३ ॥

इदं तु 'एकैकशस्ताः कृष्णस्य पुत्रान्दशदशावला' इत्यारभ्य 'रोहिण्यास्तनया हरे'रित्यंतस्य नाम झेयम् ॥ ४३ ॥

अये—किश्वमित्रतिपादकवंशादिककर्त्रे नम इति ॥ ४४ ॥

अयं भावः। कलौ शुद्धः क्षत्रियो हि न स्थाप्य इति निश्चया'त्यापं विवाहमकरोत्फलं तस्याप्यसूचय'दिति भागिनेयाय रुक्मी स्वकन्यां दत्तवान्, अग्रेपि तथैव जात इति तद्द्योतकं नामेदं ज्ञेयम् । इदं द्व 'प्रद्युम्नाचानिरुद्धो'मूदित्यारम्य 'ततोऽनिरुद्धो सहमार्यया वरं रूपं समारोप्ये'तंतस्य ज्ञेयम् ॥ ४४ ॥

अतः परं त्रयोदशाध्यायं हित्वा चतुर्दशाध्यायस्य नामानि निरूपयन्ति । अत्र राज-सानां निरोधार्थ भगवङ्कीलोच्यते । सा च चतुर्दशाध्यायपर्यतमेव । तत्र प्रथमम् ।

#### बाणासुरबलांतकर्त्रे नम इति॥ ४५ ॥

अनेन पूर्वाध्यायकथापि प्रयोजनत्वेन सूचिता । इदं तु 'वाणार्थ भगवान् रुद्धः ससुतैः प्रमधैर्वृतः । आरुह्य नंदिवृषभं युयुधे रामकृष्णयो'रित्यारभ्य 'वाणश्च तावद्विरथिरछन्नध-न्वाविशत्पुर'मित्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥ ४५ ॥

महादेवस्तु भक्तः, रामकृष्णसंबन्धी, तस्य स्वामिना सह युद्धमनुचितमि भक्तार्थं कृत-वानिति यथाये तस्य सम्माननं भवेत्तत्कृतस्वसम्माननं च तद्धेतुः स्वयमेव जात इति तत्सूचकं नामाहुः।

#### महादेवादिसम्मानहेनवे नम इति ॥ ४६ ॥

महादेवांदिपदेन ज्वरादयस्तत्कृतस्तोत्ररूपं स्वसम्माननं तस्य हेतुरूपः । अयं भावः । महादेवो यावच्छक्यं युद्धं करोति । भगवता जृंभणास्त्रेण मोहमुत्पाद्य बाणबलं सर्वे नाशितम् । तदा ज्वर उत्पादितः, सोपि नारायणज्वरेण नाशितः ॥ ४६ ॥

ततः स कुत्राप्यमयमपश्यन्भगवच्छरणमेव गतवान्स्तोत्रं च कृतवानिति भगवत्सम्माननं च कृतम् । ज्वरस्तु न नाशित इति तत्सन्माननमपि जातं, तत्सूचकं नामाहुः ।

#### ज्वरादिदोषनाशकाय नम इति ॥ ४७ ॥

तस्य दोष एव नाशितः, न स्वरूपम् । इदं तु 'अलब्ब्बाऽभयमन्यत्र मीतो माहेश्वरो ज्वर' इत्यारभ्य 'इत्युक्तवोच्युतमानम्य गतो माहेश्वरो ज्वर' इत्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥ ४७॥

अग्रे तु खस्य सर्वथाऽशक्यं मत्वा भक्तस्यानिष्टं भवतीति शंकरोपि स्तोत्रं चक्रे । तदा भगवता प्रसन्नेन तद्वाक्यसम्माननेन तद्रक्षेव कृतेति तत्सूचकं नामाहुः ।

#### प्रल्हादादिभक्तवंशरक्षकाय नम इति ॥ ४८ ॥

आदिपदेन विरुपि गृहीतः। इदं तु 'यदात्थ भगवस्त्वन्नः करवामं तव प्रिय'मित्वारम्य 'प्राद्युन्नि रथमारोप्य सवध्वा समुपानयदि'त्यंतस्य ज्ञेयम् ॥ ४८ ॥

अतः परं सास्विकप्रकरणारंभे पंचवशाध्यायस्य नाम निरूप्यते ॥

# दानादिघमयोधकाय नम इति ॥ ४९ ॥

यद्यपि नृगमोक्षानंतरं दानादिधर्मनोधनं कृतं तथापि इदं सात्त्विकप्रकरणम् । राजसानां यथा सात्त्विकधर्मप्रवृत्तिर्मवेत्तथा दानादिधर्मोपदेशार्थमेव नृगमोक्षोपकम इति प्रथमं ताहशमेव नामोक्तम् ॥ ४९ ॥

# तद्भेतुकम्ये --- स्गमोक्षहेतचे नम इत्युक्तम् ॥ ५०॥

इदं तु 'एकदोषवनं राजन्ययुर्यदुकुमारका' इत्यारम्य 'तावदद्राक्षमात्मानं कृकलासं पत-नप्रभो' 'इत्युक्तवा तं परिकम्य पादौ स्पृष्ट्वा खमौलिना । अनुज्ञातो विमानाप्र्यमारुह्तपश्यतां नृणा'मित्यंतस्य नामद्र्यमुक्तम् ॥ ९०॥ अतः परं स्वकीयानां शिक्षा कृतेति तद्धोतकं नामाहुः ।

#### ब्रह्मण्याय नम इति ॥ ५१ ॥

र्दं तु 'कृष्णः परिजनं प्राह भगवान्देवकीसुतः । ब्रह्मण्यदेवो धर्मात्मा राजन्याननु-शिक्षयन्'इत्यारभ्य 'नृगं ब्राह्मणगौरिवे'त्यंतस्य ज्ञेयम् ॥ ५१ ॥

अतःपरं षोडशाध्यायस्य नाम निरूप्यते ।

पुष्टिमार्गप्रवर्तकाय नम इति॥ ५२॥

तस्यायं भावः । अत्र गोपिकास्त्वन्यपूर्व ज्ञेयाः । कुमारिकास्तु संग एवानीताः । तत्रापि पक्षद्वयम् । ता एव भिन्ना वा । उभयथापि निरोद्धव्याः । यद्यपि तास्तु निरुद्धा एव तथापि पुराणांतरकथामाश्रित्योच्यते । भगवता पूर्वमुक्तं 'आयास्य इहे'ति तद्वाक्यपूरणार्थं बलभद्ररूपेण स्वयमेव गत इति तासां कामपूर्ति कृतवानिति तथोक्तम् । विशेषस्तु विवरणे द्रष्टव्यः । पूर्व प्रमेयवलेन सर्व कृतम् । इदानीं प्रमाणवलमाश्रित्य साधनद्वारापि तत्पूर्ति कृतवानिति बलभद्ररूपेण स्वरूपानंदपोषणं कृतमिति पुनः पुष्टिमार्गप्रवर्तको जात इति तथोक्तम् ॥ ५२ ॥

अग्रे पुनः पुष्टिसूचकं नामाहुः।

#### यमुनाकर्षणहेतवे नम इति ॥ ५३ ॥

द्वयमपि षोडशाध्यायस्य नाम ज्ञेयम् ॥ ५३ ॥

अग्रे सप्तदशाध्यायस्योच्यते—स्पर्धादिदुष्टविमोचकाय नम इति ॥ ५४ ॥

स्पर्धादिना ये दुष्टाः पौंड्कवासुदेवादयः तेषां विमोचकः । यथा कंसादयो विमोचि॰ तास्तथैतेपीति भावः ॥ ५४ ॥

अत एवाग्रे तत्प्रकारसूचकं नामाहुः ।

# पौंडुककाश्वीराजहंत्रे नम इति ॥ ५५ ॥

तिमन्नं काशीराजस्तत्सहायार्थमागतस्तदा तेन सिहतमि मारितवानिति निरूपणम् । इदं तु 'नंदन्नजं गते रामे करूषाधिपतिर्नृषे'त्यारभ्य 'एवं मत्सरिणं हत्वा पौण्ड्कं ससखं हिरि'त्यंतस्य नामद्वयं ज्ञेयम् ॥ ५५ ॥ अग्रे—

## वेचतांतरवरद्वसगर्वनाशकाय नम इति ॥ ५६ ॥

तत्तु 'सुदक्षिणस्तस्य' सुत इत्यारभ्य 'तत्सूर्यकोटिप्रतिभ'मित्यंतस्य नाम झेयम् ॥५६॥ अग्रे पुनः—काश्वीदाहकाय नम इति ॥ ५७॥

स्पष्टमेव । तत्तु 'कृत्यानलः प्रतिहत' इत्यंतस्य ज्ञेयम् ॥ ५७ ॥

# अप्रे—दुष्टनिवासदोषनाशकाय नम इति ॥ ५८ ॥

तत्तु 'चक्रं च विष्णोस्तदनुप्रविष्टमित्यं'तस्य नाम ज्ञेयम्। एतेन दुष्टसंबन्धि सर्वे नाशितम्॥ ५८॥ अतः परं मुक्तिर्भविष्यतीति तद्धेतुकं नामाहुः ।

#### मुक्तिहेतवे नम इति ॥ ५९ ॥

अन्यया काश्यां मुक्तिरेव न भवेदासुरसंबन्धात् । किंच । एतत्कथाश्रवणेन मुक्तिर्भवि-ज्यतीति पाठफलमुक्तम् । 'य एतच्छ्रावयेन्मर्त्य' इत्यनेन तत्सूचकमेवेदं नाम ज्ञेयम् ॥ ५९ ॥ अतः परं अष्टादशाध्यायस्य नामानि निरूपयन्ति ।

#### दुःसंगदसदिविदाहिवधहैतवे नम इति ॥ ६० ॥

संपूर्णाघ्यायस्यैवैतन्नाम ज्ञेयम् ॥ ६० ॥

अतः परं एकोनविंशाध्यायस्य नामानि निरूपयंति । पूर्वाध्याये दुष्टनिवारणलक्षणं चित्रमुक्तम् । अस्मिन्नध्याये शिष्टशिक्षणरूपं चरित्रमुच्यते । यद्यपि बलभद्रकृतिमदं चरित्रं तथापि आवेशरूपेण खयमेव करोतीति भगवचरित्रमेवेति तत्सूचकं नामाहः ।

# राज्यादिदसकौरवगर्वनाशकाय नम इति॥ ६१ ॥

इदं तु 'दुर्योधनसृतां राज रूक्ष्मणां समितिजय'इत्यारम्य 'तमेव शरणं जग्मुः सकुढुंबा जिजीषवः । सरूक्ष्मणं पुरस्कृत्य सांत्रं प्रांजरुयः प्रभु'मिति स्तोन्नपूर्वकं 'त्वां वयं शरणं गता' इत्यंतस्य ज्ञेयम् ॥ ६१ ॥

अतः परं विंशाध्यायस्य नाम निरूप्यते । तत्र सात्त्विकेषु मुख्यस्य नारदस्य निरोधो वक्तव्यः । स च मर्यादाभक्तिमार्गीयः । निरोधस्तु ततो मिन्नः, अत एव तन्मार्गमोहेन भग-वत्परीक्षार्थ प्रवृत्त इति भगवांस्तस्य मोहं दूरीकृतवान् , तज्ज्ञापकं नामाहुः ।

## मर्यादाभक्तिद्दसभक्तमोहनाशकाय नम इति ॥ ६२ ॥

मर्यादाभक्तया दृप्तो यो भक्तः, दृप्तपदेन तदेव परमकाष्ट्रापन्नं वस्तु ज्ञातवान तु तद-प्रिममिष, तादृशस्य यो मोहः तस्य नाशकाय, इदं तु 'नरकं निहतं श्रुत्वे'त्यारम्य 'विदाम योगमायां ते दुर्दशिमि'त्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥ ६२ ॥

#### अप्रे-जीवाधिकारशास्त्रगर्बनाशकाय नम इति ॥ ६३ ॥

तस्यायं भावः नारदस्तु जीव एव । तद्धिकारशास्त्रं तु मर्यादाविरुद्धं न कर्तव्यमितिं ताहरां भगवान्त करोतीित गर्वः । मर्यादामार्गीर्यत्वात् । कथं कृतवान् । पुत्रं मारियत्वा तत्रत्याः स्त्रियो विवाहिता इति संदेहः, स्वरूपाज्ञानादिति तत्प्रदर्श्य तं गर्वे दृरीकृतवानिति तथोक्तम् । इदं तु 'त्रह्मन्धर्मस्य वक्ताह्र'मित्यारस्य 'कृष्णस्यानन्तवीर्थस्य योगमायामहोदयम् । शृहुर्दश्च ऋषिरभृद्विस्मित' इत्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥ ६३ ॥

अथ चैकविद्याध्यायनामनिरूपणम् । तत्र प्रथमम् ॥

## सुधर्मारुंकुलचर्णाय नम् इति ॥ ६४ ॥

अत्र भगवत आहिकमुच्यते । भगवता चेत्सर्वेपि धर्माः कृता भवंति तदा निक्षिल-लोका अपि धर्मपराः स्युरिति तत्सर्वमाहिकं कृत्वा सभामलंकृतवानिति । 'ब्राह्मे सहर्ते उत्यासः वायुं परपृश्य माधव' इत्यारम्य 'सुधर्माख्यां सभां सर्वैर्वृष्णिभिः परिवारितः । प्रविश्वद्यन्निवि-ष्टानां न संत्यंग षद्धर्मय' इत्यंतस्य नाम झेयम् । चरणालंकारकथनेन सर्वेषां भक्तिभावभूषण-भूषितत्वमुक्तम् । तेन सर्वे भगवत्प्रवणा जाता इति सूचितम् । एवं सर्वेषां निरोध उक्तः॥६४॥

अतः परं पूर्वे ये भक्ता अलौकिकप्रकारेण निरोधयुक्ता एव वहिर्नरासंघेन निरुद्धास्तेषां तं निरोधं दूरीकृत्य स्वयं निरोधः कर्तव्यः । स च तद्पेक्षाभावेन भवतीति तत्सूचकं नाम निरूपयंति ।

#### भक्तापेक्षावभासहेतवे नम इति ॥ ६५ ॥

भक्तानां जरासंधिनरुद्धानां या अपेक्षा, एते मोचनीया इति तस्यावभासः अंतस्थाया बिहः प्रकाशः तस्य हेतुरूपः, यदैव मनिस अपेक्षा जाता तदैव तत्प्रेषितो दृतः समागत इति अपेक्षा प्रकटासीदिति भावः । अन्यच । भक्तो युधिष्ठिरस्तस्यापेक्षा राजसूयकरणेच्छा तस्याव-भासः प्रकाशस्तस्य हेतुः । एतत्तु 'राजदूते ब्रुवत्येवं देविषं'रित्यारभ्य 'यक्ष्यिति त्वां मखेंद्रेण राजसूयेन पाण्डवः । पारमेष्ठचकामो नृपतिस्तद्भवाननुमोदता'मित्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥ ६९ ॥

एवं कार्यद्वयस्य प्राप्तत्वादुभयमपि सकृदेव कर्तुमशक्यमिव भातीति समयञ्जद्भवं पृष्टवा-निति तत्सूचकं नामाहुः ॥

#### उद्धवादिबुद्धयनुसारिणे नम इति ॥ ६६ ॥

अथवा । नारदवचनाकरणे ब्रह्मपक्षहानिः, जरासंधवधार्थ गमने महादेवपक्षहानिरिति यज्ञार्थमेव गमनमनुचितमिति सर्वज्ञोपि राजलीलानुकरणे मंत्री प्रष्टव्य इति तथा कृतवानिति तथा नामोक्तम् । इदं तु'त्वं हि नः परमं चक्षु'रित्यंतस्य ज्ञेयम् । अस्यार्थस्तु विवरणे स्पष्टीकृतः ।। ६६ ॥

अतः परं द्वाविंशाध्यायनिरूपणम् ॥

#### जीवधर्मावबोधकाय नम इति ॥ ६६ ॥

अथ मंत्रणमुच्यते, तत्तु राजलीलायां लौकिकप्रकारेण भवति यथा जीवानाम् । अलौ-किकप्रकारस्त्वेतादृशमंत्रेण वक्तव्य इति । यथा साधारणजीवानां धर्मा उपपत्त्यनुपपत्तियुक्ति-समर्थिता भवंति, तथावबोधको जातः, उद्धवद्वारा स्वयमेव तथोक्तवानिति तथा नामोक्तम् । इदं तु'यदुक्तमृषिणा देव साचिव्यं यक्ष्यतस्त्वये'त्यारम्य 'इत्युद्धववचो राजन्नि'त्यंतस्य ज्ञेयम् ६७

अतः परं त्रयोविंशाध्यायस्य नाम ।

## हीनधर्मावलंबनजीवकार्यकर्त्रे नम इति ॥ ६८ ॥

हीनधर्मावलंबनं ब्राह्मणवेषधारणं तेन याचनं कृत्वा राज्ञां उद्धारपूर्वककार्यकर्ता । राज्ञो युधिष्ठिरस्य वा । अन्यथा तत्कार्यं न भवेदिति भक्तपक्षपातो निरूपितः । इदं तुंभीम- सेनोर्जुनः कृष्णो ब्रह्मलिंगधरास्त्रयः । जग्मुर्गिरिव्रजमि'त्यारम्य 'राजन्विच्चतिथीनसा'नित्यं- तस्य झेयम् ॥ ६८ ॥

अतः परं चतुर्विद्याध्यायनामनिरूपणम् ।

#### भक्तज्ञानहेतवे नम इति ॥ ६९ ॥

इदं तु 'द्रदशुस्ते घनश्याम'मित्यारम्य 'प्रणतक्केशनाशाय गोविंदाय नमो नम' इत्यंतस्य नाम ज्ञेयम् । तादशस्वरूपदर्शनेन स्वरूपज्ञाने स्वयमेव हेतुर्जात इति तथोक्तम् ॥ ६९ ॥ एवं निःसाधनानुग्रहे कारणं किमित्याकांक्षायामाहुः ॥

#### पुष्टिनिमित्तज्ञापकाय नम इति ॥ ७० ॥

अनुप्रहे यित्रिमित्तं तस्य निमित्तस्य ज्ञापकः । इदं तु 'संस्तूयमानो मगवात्राजभिर्मुक्त-बंधनैः । तानाह करुणस्ताते'त्यारम्य 'हैहयो नहुषो वेनो रावणो नरकोऽपरे । श्रीमदाद्धंशिता' इत्यंतस्य नाम ज्ञेयम् । अनेन भवतामपि राज्याद्धंशः मदनुष्रहे निमित्तं जातमिति तथोक्तम् ॥ ७० ॥

अथ पंचिवशाध्यायनिरूपणम् ।

#### राजसूयाद्पियर्तकाय नम इति ॥ ७१ ॥

राजसूय आदौ यस्य आरंभे राजसूयः तृन्मिषेण धर्मप्रवर्तकाय नमः । ज्रासंधवध-राजकुलिवमोचनश्रवणेन युधिष्ठिरस्य भगवित परममक्तिर्जाता, तदनंतरं यज्ञोप्याधिदैविको जातः। पुनरिप स्वस्मिन्नेव पूजाकरणेन सोपि भगविन्नष्ठो जात इति तथा नामोक्तम् । इदं तु 'एवं युधिष्ठिरो राजा जरासंधवधं विभोः । कृष्णस्य चानुभावं तं श्रुत्वा प्रीतस्तमब्रवीदि'त्यारम्य 'समईयत् हृषीकेशं प्रीतः प्रणयविह्नल' इत्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥ ७१ ॥

अये तत्पूजनमसहिष्णुश्चैद्योपराधं कृतवानिति तत्सूचकं नामाहुः।

# शिशुपालादिभक्तवैकुंठप्राप्तिहेतवे नम इति ॥ ७२ ॥

आदिपदेन हिरण्यकशिपुरावणादयोपि झेयाः। इदं तु 'इत्थं निशम्य दमघोषस्रतः स्व-पीठादि'त्यारम्य 'चैद्यदेहोत्थितं तेजो वासुदेवमुपाविशत्' इत्यंतस्य नामोक्तम् ॥ ७२ ॥ अग्रे षङ्किशाध्यायस्य नाम ।

# दुर्योघनादिदृष्टमानभंगहेतवे नम इति ॥ ७३ ॥

अयं भावः । भगवतो भूभारहरणं कर्तर्न्यं, तदर्थमेव राजस्यारंभः । तिस्मिञ्चाते तद-वर्यभावि । तत्र कारणं दुर्योधन एवेति तस्य मानमंगस्य कारणं स्वयमेव जात इति तादशं नामोक्तम्। इदं तु 'एकदांतःपुरे तस्य वीक्ष्य दुर्योधनः श्रियम् । अतप्यद्राजस्यस्ये त्यारम्य 'स ब्रीडितोऽवाग्वदनो रुषा ज्वलन् निःक्रम्य तूर्णीं प्रययौ गजाह्वयम् । वभून तृष्णीं भगवान् भुवो मरं समुज्जिहिषुर्वे भ्रमित स्वया दशे त्यंतस्य नाम ज्ञेयम् । यद्यप्यभिमानरूपं तस्य दौरात्म्यमेव मानमंगहेतुः, राद्यस्ये समागतस्याभिमानः कर्तुमनुचित इति, तथापि भूभारहरणप्रयोजकत्वेन भगवत एव हेतुत्विमिति तथोक्तम् । इदं तु भगवतस्तूष्णींभावेनावगम्यते ॥ ७३ ॥

किंच । भगवतस्तूष्णभावस्यान्यदिष प्रयोजनमस्तीति तज्ज्ञापकं नामाहुः ।

# युधिष्ठिरादिभक्तगर्वनाशकाय नम इति॥ ७४॥

यदि भगवांस्तत्संमाननं कुर्यात्तदा भूभारहरणं न भवेत्, भक्तदुःखाभावात्। यदि च तं मारयेत्, तदा युधिष्ठिरादीनां तादृशैक्षर्येण गर्वो भवेदिति तस्यानिष्टरूपत्वाद्यत्तच्छलेन सर्वे- श्वर्यापहरणेन तन्नाशको जात इति तथोक्तम्। इदं तु भगवत्तूप्णीभावस्य तात्पर्यज्ञापकं नाम ज्ञेयम्॥ ७४॥

अथ सप्तविंशाध्यायनिरूपणम् ॥

# प्रद्युम्नादियाद्वगर्वप्रहारकाय नम इति॥ ७५॥

इदं 'त्वपोवाह रणात् सूतो धर्मविद्दारुकात्मज' इत्यारभ्य 'व्यक्तं मे कथयिप्यंति हसंत्यो भ्रातृजामय' इत्यंतस्य नाम झेयम् । अत्र प्रद्युम्नस्य गर्वः स उपस्पृश्य इत्यस्य विवरणे स्फुटीकृतः ॥ ७९ ॥

अतः परमष्टाविद्याध्यायनिरूपणम् ।

# तपस्यादिदसशाल्वादिघातकाय नम इति॥ ७७ ॥

इदं तु प्रद्युसादिनिरोधनिरूपकं नाम ज्ञेयम् ॥ ७६ ॥

# अग्रे---पुण्यादिहीनधर्मज्ञापनहेतवे नम इति ॥ ७७ ॥

तस्यायं भावः । अत्र शाल्वमारणात्पूर्वं युद्धे वसुदेवान्यथाभावप्रदर्शने भगवतोपि मोह एव दृष्टः । तेन कस्यापि भगवित प्राकृतबुद्धिर्भवेत्तदा तस्यानिष्टं स्थादिति तदभावाय तथा नामोक्तम्। भाग्यादीनां हीनो यो धर्मः पितिर शाल्वकृतः तस्य ज्ञापने हेतुः स्वयमेव जातः । यतो मायाकृतिमदं सर्वं दृष्टं, मायारूपो भगवानेवासुराणामुपास्य इति भगवतेवासुरव्यामोहार्थं तथा दिशितिमिति तथोक्तमिति भावः । इदं तु 'ततो मुहूर्त आगत्य पुरुष' इत्यारभ्य 'ततो मुहूर्ते प्रकृतावुपित्थित' इत्यंतस्य ज्ञेयम् ॥ ७७ ॥

सिद्धान्तसूचकमग्रिमं नामाहुः।

# मुख्यसिद्धान्तप्रवर्तकाय नम इति॥ ७८॥

इदं तु 'एवं वदन्ति राजर्षे' इत्यारभ्य 'कुतो नु मोहः परमस्य सद्गतेरि'त्यंतस्य नाम ज्ञेयम् । यद्यप्येतन्नामद्वयं 'दृप्तशाल्वादिघातकाय नम' इति नाम्नः पूर्वमपेक्षितं, तथापि मुख्यः स एव निरोधसाधकत्वाद्दुःखनिवारकत्वाचेति प्रथमं तदेवोक्तम् । पश्चात्तादृग्धर्मदर्शनेन भक्तानां भगवत्यन्यथाभावो भवेदिति तिन्नदारणायैतन्नामद्रयमुक्तमित्येतद्पि निरोधसाधकिमिति सर्वमनवद्यम् ॥ ७८ ॥

अथैकोनत्रिंशाध्यायनामनिरूपणम् ।

# दंतवक्रविद्रथादिमुक्तिहेनवे नम इति ॥ ७९ ॥

इदं तु 'शिशुपालस्य शाल्वस्य पौण्ड्कस्यापि दुर्मतेरि'त्यारभ्य 'शिरो जहार राजेंद्र सकिरीटं सकुंडलमि'त्यंतस्य झेयम् ॥ ७९ ॥ अतः परमुपसंहरंति । जरासंधोद्यममारभय विदूरथपर्यतं क्षत्रियधर्मनाट्योपसंहारः कृत इति तत्सूचकं नामाहुः ।

क्षत्रियधर्मनाट्योपसंहारकाय नम इति ॥ ८० ॥

इदं 'त्वेवं सौभं च शास्वं च दन्तवर्क्षं सहानुजम् ! हत्वे'त्यारभ्य 'विवेशालंकृतां पुरी'मि-त्यन्तस्य ज्ञेयम् ॥ ८० ॥

अतः परं भगवता युद्धं न कृतामिति तदुपसंहार एव कृत इति भावः । अत एवाग्रे 'तत्सूचकं नामाहुः ।

न्यस्तशस्त्राय नम इति ॥ ८१ ॥

एतत्पुराणांतरे प्रसिद्धम् । 'विदृर्थांतमामध्य पूतनादिदनोःकुलम् । कृष्णस्तूपारमदिति, अत्र तु स्निग्धभक्तादीनामंतरायराहित्येन निरोधसाधकत्वादुक्तम् ॥ ८१ ॥

अग्रे आवेशद्वारा यत्कार्यं कृतवांस्तदाहुः।

बलदेवतीर्थयात्राप्रवर्शकाय नम इति ॥ ८२ ॥

अयं भावः । इदं सात्त्विकप्रकरणम् । तत्र धर्मः कर्तव्यः । स च प्रवृत्त्यात्मको यज्ञती-र्थादिरूपः । तयोर्मध्ये यज्ञरूपो धर्मः युधिष्ठिरद्वारा राजस्यकरणेन कृतः । वसुदेवे विद्यमाने स्वस्य करणं नोचितमिति तत्सहायकरणेन स्वयमेव कृत इति भावः । तीर्थानि तु वलदेवद्वारा कृतानि, क्रियाशक्तिरूपत्वेन तत्कृतं स्वकृतमेवेति भावः । तत्र हेतुः । भगवतस्तु भूभारहरणं कर्तव्यम् । तत्र वलभद्रस्य कौरवपक्षपातैनं विध्वकरणं संभवतीति तथेच्छामुत्पादितवान्यतस्ती-र्थयात्रार्थं गतवान् । तदेवोक्तम् । 'श्रुत्वा युद्धोद्यमं राम' इति ॥ ८२ ॥

अग्रे पुनः शिद्यागमने विद्यं करिप्यतीति सूतमारणेन पुनस्तीर्थयात्रां कारितवानिति तत्सूचकं नामाहुः । सूतघातकाय नम इति ॥ ८३ ॥

तिनमेषेण तद्धेतुः स्वयमेव जात इति तथोक्तम् ॥ ८३ ॥ तावत्पर्यतं कौरवानां युद्धं जातमिति तत्सूचकं नामाहुः ।

पार्थसारथये नम इति ॥ ८४ ॥

इदं तु त्रिशाध्यायस्य नाम ज्ञेयम्। एतौ भूभारहरणार्थमेव प्रकटौ, तेन भक्तरक्षाभक्त-पक्षपातसूचकं नामेदं ज्ञेयम्। नरेण संहारः, नारायणेन रक्षा, उभयकार्यार्थमेवैकत्र स्थितिः॥८४॥

अग्रेषि पार्थस्य भक्तत्वात्क्षात्रवलेन युद्धं करिष्यामीत्यभिमानेऽनिष्टं भवेदिति तत्र विषादमुत्पाद्य साक्षान्मुखारविंदाद्धिकरसात्मकं गीतामृतं प्रकृटीचकार । येनाग्रेपि जगदुद्धा-रो जातः, तज्ज्ञापकं नामाहुः ।

अध्यक्तगीतामृतमहोद्धिप्रवर्तकाय नम इति॥ ८९॥

तच्छ्वणेन मोहिनवृत्त्या भगवदाज्ञया युद्धं कृतवात्र तु स्वक्षात्रधर्माभगनेनेति पार्थस्य रक्षा कृतेति तथा नामोक्तम्। अत्र महोदिधिपदेन यथा सोगाधस्तथाभक्तिरसागाधत्वमत्रापीति भावः। यथा तत्र रत्नानि तथात्र पृष्टिमार्गीयभावा होयाः॥ ८५॥

# एवमुपदिश्य युद्धं कारितवानिति तद्द्योतकं नामाहुः। कौरववलांतकन्नं नम इति ॥ ८६ ॥

तद्द्वारा स्वयमेव कृतवानिति भावः । एतावत्पर्यतं बलदेवस्य तीर्थयात्रा स्थिता । तत्रव श्रुतम् । 'सर्वराजन्यनिधनं भारं मेने हतं भुवि' इति । भीमदुर्योधनयुद्धमविश्वष्टम्-तत्र निवारणार्थं गतवान् । निवारणे कृतेषि तौ तद्वाक्यं न जगृहतुः । तदा परावृत्त्य द्वारावतीं ययौ । इदं तु भगवत्कार्यं, नोचेद्दुर्योधनपक्षपातं कुर्यादेव ॥ ८६ ॥—-तत्सूचकं नामाहुः ।

#### इतरपक्षपातनाशकाय नम इति॥ ८७॥

इतरो दुर्योधनः । एतावच्चरित्रं प्रयोजनत्वेनावेशद्वारा भगवता कृतम् । तत्प्रयोजन-द्योतकत्वेन पार्थसारथये नम इत्यादिनाम्नां तच्चरित्रांतर्गतत्वेन निरूपणं ज्ञेयम् ॥ ८७॥ अथैकत्रिंशाध्यायनिरूपणम् ।

# सुदामारंकभाषार्थभूम्यानीतेंद्रवैभवाय नम इति ॥ ८८ ॥

अग्रे द्वात्रिशाध्यायस्य नाम । हेतुस्थापकाय नम इति ॥ ८९ ॥

अयं भावः । साक्षाद्भगवानस्मै किमिप न दत्तवानिति मार्गे तन्माहात्म्यं स्मृत्वा हर्षे-णादाने हेतुः । 'अधनोयं धनं प्राप्य माधन्न्युचैर्न मां सारे'दिति कल्पितवानिति तथा नामोक्तम् । किंच । अग्रेपि गृहागमने तामपूर्वश्रिय दृष्ट्वा परमिक्तिसतस्तद्धेतुं विचारितवान् । इदं तु 'विलोक्य ब्राह्मणस्तत्र स्वसमृद्धिमि त्यारम्य 'महाविभूतेरवलोकतोन्यो नैवोपपद्येत यद्त्तमस्ये'-त्यन्तस्य नाम ज्ञेयम् ॥ ८९ ॥

अतः परं त्रयस्त्रिशाध्यायनामनिरूपणम् :

# देशकास्त्रदिधर्महेत्वनुसारिणे नम इति ॥ ९० ॥

अत्र सात्विकानामभीष्टपूरणं भगवत्कृतं निरूप्यते । तत्र देशः कालश्च अंगम् । तदर्थं तदनुसारी जात इति तथा नामोक्तम् । तथा चार्थः । देशः कुरुक्षेत्रं, कालः सूर्योपरागसमयः सर्वग्रासरूपः प्रलयसूचकः, तत्र यो धर्मः स्नानदानादिजनितः समस्तदोषनिवर्तकस्तस्य हेतुः यत्र,
तदनुसारिणे । सर्वे प्रयांति असाभिरिप यात्रा कर्तन्येति दोषनिवृत्त्यर्थं ययुरिति भावः । इदं
'त्वथैकदा द्वारिकायामि'त्यारभ्य 'ययुर्ते भारतं क्षेत्र'मित्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥ ९० ॥

अतः परं तादृश्यः यात्रायां सर्वेषां परमाल्हादकारक उत्सवो भवतीति तत्सूचकं नामाहुः।

#### यात्रोत्सवप्रवर्तकाय नम इति ॥ ९१ ॥

इदं तु 'तै रथैदेंवधिष्ण्य. मर्क्यरोचन्त महाभागा इत्यारभ्य' 'भुत्तवोपविविद्युः कामं क्रिग्धच्छायांघिपांघिष्वि'त्यंतस्य नाम ज्ञेयम्॥ ९१॥

अतः परं तत्र अन्ये समागता यात्रार्थं तेषां स्वदर्शनेनानंदकारको जात इति तत्सूचकं नामाहुः।

#### अखिलनयनामृताब्धिपूरकाय नम इति ॥ ९२ ॥

अखिलानां नयनेषु अमृताब्धि पूरयतीति तथेति भावः । इदं तु 'तत्रागतांस्ते दहशुः सुहृत्संत्रंधिनो नृपा'नित्यारभ्य 'एतावहष्टपितरौ युवयोः स पित्रो'रित्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥९२॥ अतः परं गोपिकानां परमानंदकारको जात इति तथा नामाहुः ।

## गोपिकादिसाक्षात्कारहेतवे नम इति॥९३॥

इदं 'गोप्यश्च कृष्णमुपलभ्य चिरादभीष्टिमि'त्यारभ्य 'अध्यात्मिशक्षया गोप्य एवं कृष्णेन शिक्षिता' इत्यंतस्य नाम झेयम्। यथा पूर्वमुद्धवद्वारोपदेशेनाधिदैविकेनाभेदे ज्ञाते स्वस्मिन्पुरुषो-त्तमाभेदज्ञानेनोत्कटविरहतापशांतिर्जाता। तदुक्तं 'ज्ञात्वात्मानमधोक्षज'मिति। तथात्रापि अध्या-तिमकशिक्षयाभेदज्ञानेन स्वस्मिन्ब्रह्मात्ममावेन तथा जाता इति तथा नामोक्तमिति भावः ॥९३॥ अथ चतुक्षिशाध्यायस्य नामनिक्षपणम्।

#### रुक्मिण्यादिभक्तिस्थापकाय नम इति॥ ९४॥

रुविमण्यादयोष्टी महिष्यस्तासु भक्तेः स्थापकः। द्रौपद्या प्रश्ने कृते सर्वाः स्वस्वभगवत्सं-बंधप्रकारकथने भगवदुणान्वर्णितवत्यः, सर्वासां भगवचरणारविंद एव स्पृहा जातेति भगवता स्वपाणिग्रहेण सा भक्तिः स्थापितेति तथा नामोक्तम्। अन्यथान्यसंबंधे सा नष्टाऽभविष्यदिति भावः। इदं तु द्रौपदीप्रश्नानंतरं समाप्तिपर्यतस्य नाम द्रोयम्॥ ९४॥

अथ पंचित्रिंशाध्यायस्य नाम । सन्मार्गस्थापकाय नम इति ॥ ९५ ॥ इदं तु व्यासनारदप्रभृतिसुनिवर्यागमनानंतरं 'पांडवाः कृष्णरामौ च प्रणेसुर्विञ्ववंदितान् । तानानर्जुर्यथा सर्वे सह रामोच्युतोर्चय'दित्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥ ९५ ॥

#### अग्रे—वसिष्ठादिसेवितचरणाय नम इति ॥ ९६ ॥

नामोक्तम्। तत्तु 'यन्मायया तत्त्वविदुत्तमा वयं विमोहिता' इत्यारभ्य 'तस्याद्यते दह-शिमांधि'मित्यंतस्य ज्ञेयम् ॥ ९६ ॥

#### अग्रे—-वसुद्वयज्ञमहोत्सवकर्त्रे नम इति नामोक्तम् ॥ ९७ ॥

अथ गुणप्रकरणारंमः । तत्र षट्त्रिशाध्यायस्य नाम निरूपणम् । वसुद्वज्ञानबोधकाय नम इति ॥ ९८ ॥

अयं भावः । पूर्वप्रकरणैः सर्वेषां निरोधः संपादितः । तेन गुणैः सह भगवान्ख्ररूपेण तदंतःस्थितो जात इति निरूपितम् । अत्रापि वसुदेवादयो निरुद्धाः । तेन स्वैश्वयीदिसहितं स्वरूपं तेषु स्थापनीयमिति । पूर्वं यद्यपि यज्ञकरणे चित्तशुद्धौ नारदादिवाक्यैभीगवन्माहात्म्य-ज्ञानेन भगवति ब्रह्मत्वज्ञानं जातम् । तत्तु खंडज्ञानं भवतीति अखंडं कृष्णवत्सर्वमित्युक्तरूपम-खंडज्ञानं कार्यमिति तथा नाभोक्तमिति भावः । इदं तु अथैकदात्मजौ प्राप्तौ कृतपादाभिवंदना'-वित्यारम्य 'खंवायुज्यौति'रित्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥ ९८ ॥

एवं वसुदेवायाखंडद्वैतज्ञानसुपदिश्य देवक्या अपि मनस्तापं दूरीकृतवात् तत्सूचकं नामाहुः। देवकीमनःपीछापनोदकाय नम इति ॥ ९९ ॥

अयं भावः । भगवतः सर्वेषामत्रत्यानामुद्धारः कर्तन्य इति स्वभ्रातरः स्विनिमित्तमेव मारिताः तेषामप्युद्धारः कर्तन्य इति देवक्यास्तथेच्छामुत्पादितवान् । तथापि गुरोः पुत्र आनीत इति पूर्वे श्रुतमिति तन्माहात्म्यज्ञानेन तथा प्रार्थितवती तच्छोकजनितपीडा त्वंतःस्थितैव स्त्रीस्वभावात्। भगवता तदायनांगीकारणैव मनःपीडा निवृत्तेति तथा नामोक्तम् । इदं तु 'कृष्ण-रामौ समाश्रान्य पुत्रान्कंसविहिंसितान् । स्मरंती कृपणं प्राह् वैक्रन्यादश्रुलोचने'त्यारभ्य 'एवं संचोदितौ मात्रा रामकृष्णौ च भारत । सुतलं संविविश्वतु'रित्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥ ९९ ॥

अतः परं सुतलप्रवेशस्य प्रयोजनज्ञापकं नामाहुः ॥

# देवादिभक्तशापादिदोषनाशकाय नम इति॥ १००॥

अयं भावः । एते तु षड्मरीचिपुत्राः सरस्वत्यां प्रवृत्तं ब्रह्माणं दृष्ट्या तत्स्वरूपाज्ञानेन नहसुः । तहोषेणासुरीं योनि प्राप्ताः । हिरण्यकशिपोः जाताः । पश्चात्ते देवक्या उदरे प्रविष्टाः कंसेन मारिता इति देवक्यास्तहर्शनाकांक्षेति तथा । देवादिः ब्रह्मा स एव भक्तः । यतो भगवानेव कामरूपस्तेन प्रेरितः । स तत्सेवार्थं प्रवृत्तः निःकपटः, न तु विषयासक्त इति तत्कृते यः शापः आसुरयोनिप्राप्तरूपः । आदिपदेनान्येपि क्रेशा ज्ञेयाः । तद्दोषनाशको जात इति भावः । इदं तु 'तस्मिन्प्रविष्टावुमलभ्ये'त्यारभ्य 'षडिमे मत्प्रसादेन पुनर्यास्यन्ति' इत्यन्तस्य नाम ज्ञेयम् । 'अध-स्तलादृष्ट्यीनयनं तत्रापि द्वारिका वैकुठपुरीति तत्र नीता इति तदुद्धार एव कृत इतिभावः १०० अग्रे पुत्रदानज्ञापकं नामाहुः ।

# देवकीमृतापत्यदाश्चे नम इति ॥ १०१ ॥

इदं तु 'इत्युक्त्वा तान्समादाय इंद्रसेनेन पूजितौ पुनद्वीरमतीमेत्य मातुः पुत्रानयच्छता'-मित्यंतस्य ज्ञेयम् ॥ १०१ ॥

अग्रे पुत्रदर्शनेन तत्स्नेहजो धर्म प्रकट इति तत्सूचकं नामाहुः।

#### देवकीस्तनंधयाय नम इति ॥ १०२ ॥

इदं तु 'तान् दृष्ट्वा बालकान्देवी'त्यारम्य 'अपाययत् स्तनं प्रीते'न्तस्य नाम ज्ञेयम्। किश्च, न केवलं स्तनपानं जातम्, किन्तु तेषां स्पर्शेनानिर्वचनीयं सुखं जातिमिति तत्सूचकं नामाहुः।

#### भक्ताचिंत्यसुखदान्ने नम इति ॥ १०३॥

भक्ताया मातुरचित्यं मृतानामानयनं मनस्यपि न विन्वारक्षमं तादृशं यत्सुखं सुतस्पर्श-परिप्छतेत्वनेनोक्तं तस्य दात्रे । अथवा । भगवनमह्हात्यंद्धानेन् तदानंदानुभव एवाचित्यं सुखं तम्य दात्रे । इदं तु 'सुतस्पर्शपरिल्पुते'त्यारम्य 'हृष्ट्वा देवकी मृतागमनिर्गमम्। मेने सुविस्मिता मायां कृष्णस्य रचितां नृपे'त्वंतस्य ज्ञेयम् ॥ १०३ ॥ अतः परं सप्तित्रिंशाध्यायस्य नाम । सुभद्राविवाहहेतवे नम इति ॥ १०४ ॥ 'अर्जुनस्तीर्थयात्रायां पर्यट'न्नित्यारम्य 'प्राहिणोत्पारिवहाणि वरवध्वोर्मुदा बल' इत्यंतस्य नाम झेयम् ॥ १०४ ॥

यथा भगवान्भक्तप्रीत्यर्थे भगिनीमपि दत्तवान्तथा मार्गातरभक्तयोरपि भक्तैः ऋषिभिः सह स्वतो गत्वा प्रीतिं कृतवान्यतः स्ययममानी मानद इति तत्स्यूचकं नामाहुः ।

#### जनकाद्ज्ञिनिमनोरथपूरकाय नम इति ॥ १०५ ॥

ज्ञानिनोप्यनुगृह्य भक्ति दत्तवानित्यर्थः। इदं तु 'तयोः प्रसन्नो भगवा'नित्यारभ्य उवास कुर्वन्कल्याणं मिथिलानरयोषिता'मित्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥ १०५॥

तथैव श्रुतदेवानुग्रहं कृतवानिति तत्सूचकं नामाहुः।

# श्रुतदेवाद्युपासकसन्मार्भबोधकाय नम इति ॥ १०६ ॥

श्रुतदेवादयो ये उपासका इदानीं श्रुतदेवेनैवोपासना ऋतेति स एवादौ निरूपितस्तेषां सन्मार्गवोधकः। यथा मयि भावस्तथा मद्भक्तेष्वपि ब्राह्मणेषु च भावः स्थापनीय इति तथा बोधकः। इदं तु 'श्रुतदेवोच्युतं प्राप्त'मित्यारम्य 'उषित्वादिइय सन्मार्ग पुनद्वीरवतीमगा'दित्यं-तस्य झेयम् ॥ १०६॥

अतःपरमष्टत्रिंशाध्यायस्य नाम निरूपणम्।

# अखिलानिगमनिजजनसंस्तुताय नम इति ॥ १०७॥

अखिलनिगमनिजननसंस्तुताय । अखिलनिगमा एव निजनना वन्दिनस्तत्पराक्रमैरि-त्युक्तत्वात्तद्रूपाः, तैः सम्यक् स्तुताय । अर्थस्तु विवरणे विद्यतः । श्रुतिनिरूपितमेव श्रीक्ट-प्णशब्दवाच्यं परब्रह्मेति ॥ १०७॥

अन्येषामगम्यमिति तादृशं नामाहुः।

#### सर्वागम्यस्वरूपाय नम इति ॥ १०८ ॥

किंच श्रुतीनां भगवद्गुणवर्णने कृते भगवान्त्रसन्नः स्वस्वरूपं ज्ञापितवान्तथापीयत्तया तन्न ज्ञातुं शक्यमिति पूर्वे तु 'यतो वाचो निवर्तते'त्युक्त्वापि पश्चात्तादृशमपि किंचिद्दिर्विचनीयं विस्तिति 'आनंदं ब्रह्मणोविद्वा'निति निरूपितवतीति तथा नामोक्तम्। एतेनेतरश्रुतीनामगन्यमे-व पुष्टिश्रुतीनामेव गन्यमिति भावः सूचितः। अतएव 'शब्दार्थयोरुत्तमयोः संबंधो यादृशो मतः। तं विवेचियतुं कृष्णः श्रुतिगीतां चकार हे'ति श्रीमदाचार्यचरणैरुक्तम्॥ १०८॥

भगवज्ज्ञापितमेव तज्ज्ञानं भवतीति श्रुत्या तत्कीदृशं निर्णीतं तज्ज्ञापकं नामाहुः।

# ऐश्वर्यादिषड्धर्मस्थापकाय नम इति ॥ १०९ ॥

अन्ये निर्धर्मकं ब्रह्मेति वदंति वाक्यार्थाज्ञानात् । तत्र तु सर्वमखंडं सिचिदानंदात्मकं कृष्णरूपमेवेति निरूपितम् । यतः परे ब्रह्मणि मगवति कृष्णे अलैकिकैश्वर्यादयो धर्माः सर्व करणसामर्थ्यस्त्रपाः कर्तुमकर्तुमन्यथाकर्तुं समर्थाः सर्वदा संत्येवेति श्रुतिद्वारा स्वयमेव स्थापको जात इति तथा नामोक्तम्। इदं तु वेदस्तुतिसंबंधि संपूर्णाध्यायस्य नामत्रयं ज्ञेयम् ॥ १०९॥ अथैकोनचत्वारिंशाध्यायस्य नाम।

#### भक्तदुष्टवैभवनाशकाय नम इति ॥ ११०॥

भक्तानां दुष्टवैभवनाशकाय । अयं भावः । 'देवासुरमनुष्येषु ये भजंत्यशिवं शिवम् । प्रायस्ते धनिनो भोजा न तु रुक्ष्म्याः पतिं हरिंभिति राज्ञा प्रश्वे कृते श्रीशुकेनोत्तरितम् । 'निवृत्तेष्वश्वमेधेषु राजा युष्मित्पतामहः । शृण्वन्भगवतो धर्मानपृच्छिदिदमच्युतंभिति । तदा श्रीभगवानुवाच । 'यस्याहमनुगृह्णामि हरिष्ये तद्धनं शनै'रित्यारभ्य 'मत्ताः प्रमत्ता वरदान्वि-स्संत्यवजानत' इत्यंतम् । शिवस्तु तामसतपस्यादिना शीद्यं प्रसन्नस्तेषां यद्यभिरुषितं वरं ददाति यथा वाणादीनाम् । तदेश्वर्यं दुष्टं भवति भक्तानिष्टकारकं चेति भगवांस्तन्नाशको भवतीति तथा नामोक्तम् । अन्यथा ये वरदातारस्तानेव पीडियतुमुद्यता भवंति ॥ ११०॥

#### तत्सूचकं नामाहुः।

#### भक्तसंकटनिवारकाय नुम इति ॥ १११ ॥

भक्तस्य तत्कृतो यः संकटस्तस्य निवारकायेति । भगवतो मक्तस्य रक्षाकरणैकस्यभाव एव नत्विनष्टोत्पादकत्विमिति सुचितम् ॥ ११० ॥

तत्र द्रष्टांतरूपं नामाहुः।

#### **बुकादिदुष्टघातकाय नम** इति ॥ ११२ ॥

महादेवेनाविचार्येव वृकाय वरो दत्तः, स पुनः खस्यैव पीडाकारको जातस्तदा भग-वांस्तं मारियत्वा भक्तरक्षां कृतवानिति तथोक्तम् । इदं तु 'शापप्रसादयो'रित्यारभ्य 'मुमुचुः पुष्ववर्षाणि हते पापे वृकासुरे' इत्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥ ११२॥

एवं संकटनिवारणेन देवाः स्तुतिं चकुः। यत्रान्येपि स्तुतिमकुर्वस्तदा यस्य संकटं दूरी-कुर्यात्स तु करोत्येव । किंच पुत्रसंकटनिवारणेन ब्रह्मापि स्तुतिं चक्रे । तदाहुः।

#### ब्रह्मशिवादिवंदितचरणाय नम इति ॥ ११३ ॥

इदं तु 'देवर्षिपितृगंधर्वा' इत्यारभ्य 'मोचितः संकटाच्छिव'इत्यंतस्य नाम ज्ञेयम्। अनेन भगवति परमोत्कर्षो निरूपितः॥ ११३॥

अन्यद्प्युत्कर्षबोधकं नामाहुः।

# सर्वोत्कर्षयोधकाय नम इति ॥ ११४ ॥

इदं तु चत्वारिंशाध्यायस्य नाम इति । 'सरखत्यास्तटे राजन्नृषयः सत्रमासत । वितर्कः समभूतेषा'मित्यारम्य 'एवं सारस्वता विप्रा' इत्यंतस्य नाम झेयेम् ॥ ११४ ॥

अन्यदप्युत्कर्षज्ञापकं नामाहुः।

#### विप्रसृतापत्यदान्ने नम इति ॥ ११५ ॥

इदं 'त्वेकदा द्वारवत्यां त्वि'त्यारभ्य 'विप्राय दद्तुः पुत्रा'नित्यंतस्य नाम ज्ञेयम्॥११९॥ भगवतस्त्वेकं चरित्रं बहुप्रयोजनगर्भितम्। अर्जुनस्तु निरोधमध्यपाती भक्तस्तस्य स्वसि-स्नहंकारो ह्यनुचित इति तस्य गर्वमेतच्चरित्रेण दूरीकृत्य निरोधः कृत इति तत्सूचकं नामाहुः।

#### अर्जुनाद्गिर्वप्रहारकाय नम इति ॥ ११६ ॥

आदिपदेन मगवदितिरिक्ताः सर्वे शेयाः । सर्वेषां स्वतः कर्तुमशक्यत्वादिति भावः । इदं तु 'निशाम्य वैष्णवं धाम पार्थः परमविस्मितः यिकिचित्पौरुषं पुंसां मेने कृष्णानुकंपि-त'मित्यंतस्य नाम शेयम् ॥ ११६॥

एवं धर्म प्रवर्तयम् भक्तानामानंदं कुर्वनद्वारिकानायको भूत्वा निवसन्स्थित इति तत्सू-चकं नामाहुः।

#### द्वारिकानायकाय नम इति ॥ ११७ ॥

इदं तु 'सुखं स्वपुर्यो निवसन् द्वारिकायां श्रियः पति'रित्यंतस्य नाम झेयम् ॥ ११७॥ तत्र निवसन्नायको भूत्वा नानाविकासान् चक्र इति तादृशं नामाहुः।

#### नानाविलासविलसितसुखाब्धये नम इति ॥ ११८॥

इदं तु 'श्लीभिश्चोत्तमवेषाभि'रित्यारम्य 'कृष्णस्यैवं विहरतो गत्यालापसितेक्षणैः नर्मकेलि-परिष्वंगैः स्त्रीणां किल हता धिय' इत्यंतस्य नाम ज्ञेयम् ॥ ११८॥

एवं चरित्रकरणेन सर्वेषां प्रपंचविस्मृतिः साधितेत्युपसंहरन् तत्सूचकं नामाहुः।

#### निखिलनिजजनप्रपंचविसारकाय नम इति ॥ ११९ ॥

भगवदासक्तिस्तु यथाधिकारमितिभावः। एवं दशमस्कंघस्य निरोधसाधकानि नामानि निरूपितानि ॥ ११९॥

उपसंहरंति इत्येवमिति ॥

इत्येवं राज्छीछायां नाम्नामष्टादशं शितम् । निरोधछीछामाश्रित्य भक्त्ये भक्ते निरूपितम् ।

राजलीलायां निरोधलीलामाश्चित्य नामामष्टादशं शतं च निरूपितम् । प्रयोजनं मक्ते मक्तार्थ । तत्रापि निमिक्तं भक्त्ये भक्तस्य यथा मिय भक्तिः स्नेहादयो भवंतीत्यर्थः ॥ १॥ अतः परमेतत्पाठफलमाहुः ।

बाललीलानामपाठादिति ।

बारुठीलानामपाठात् श्रीकृष्णे प्रेम जायते ॥ श्रासक्तिः प्रौदलीलाया नामपाठाद्भविष्यति ॥ २ ॥

#### त्रिविधनामावली ।

व्यसनं कृष्णचरणे राजलीलाभिधानतः । तसान्नामत्रयं जाप्यं भक्तिप्राप्तीच्छुभिः सदा ॥ ३ ॥

अर्थस्तु स्पष्ट एव । बाल्लीलायाः प्रौढलीलायाश्च फलं तामसभक्तानामेवोक्तम् । तत्रासिक्तसभावात् मनोरथात्मकं व्यसनमपि तदंतःपात्येवेति तत्स्वरूपमपि भिन्नम् । तद्विकारस्येव तथात्वात्, एतत्स्वरूपं तु अक्षण्वतामित्यस्य विवरणे मनोरथप्रकारेण प्रतिभान्तिमृत्युक्तम् । तत्रैवाग्चे तदंशानां महिष्यादीनां तु क्रमेणेत्युक्तम् । तथा च इयं तु राजलीला प्रमाणरूपा । भक्ता अपि प्रमाणनिष्ठा महिष्यादयो क्रिग्धदंपतीभाविष्ठा एवेति । निरोधोपि प्रमाणरूपः । अतः सर्वेषां स्वस्वरूपस्त्रमाहात्म्यज्ञापनेन प्रपंचित्रसृतिरेव कृता न तु संकल्पोत्पादिका आसक्तिः । एवं सित प्रपंचित्तसरणेन भगवित माहात्म्यज्ञानपूर्वककोहेन सक्लेंद्रियाणां भगवश्चरणारविंदिनष्ठव्यसनमपि संपद्यत इति तत्पाठफलमपि तादशं निरूपितम् । अधिकारभेदेन व्यसनस्यापि भेदोवगंतव्यः । मर्यादायामपि मक्तानां भगवत्परतारूपं व्यसनं भवत्येवेति सर्वमनवद्यम् । तथा चोक्तं श्रीमदाचार्यचरणैः 'सम्यग्व्यवसिता बुद्धिस्तवे'त्यस्यान्मासे 'समानशिल्व्यसनं दृष्ट्वा राजानं प्रश्नं चािमनंदिति द्वाभ्या'मिति । अतः परिवदं मंत्रवज्जाप्य-मित्याहुः ।

तस्मादिति । अधिकारिणमाहुः भक्तिप्राप्तीच्छुभिरिति ॥
श्रीमदाचार्यचरणकरुणारसिंसिचतम् ।
आसीदुछिसितं चित्तं नामालिविवृतौ मम ।
तल्कृपादृष्टिसंजातपदं संगतितो मया ।
विवृतं तच्च ये संतः पश्यंतु सुविचक्षणाः ॥ ६ ॥
यदत्र बुद्धिदोषेण सहजेन विसंमतम् ।
मार्जनीयं स्वसौहादीद्विज्ञितिः सत्सु मे सदा ॥ ६ ॥
श्रीमदाचार्यचरणाः श्रीमान् श्रीविष्ठलः प्रभुः ।
शरणं मे सदा तस्मात्तत्रैवैतत्समिपितम् ॥ ४ ॥



# श्रीमद्-वल्लभाचार्य-महाप्रभु-प्रकटितम्

# प्रमामृतम्

# श्रीमत्प्रभुचरणविरचित्ववयाख्योपेतम्

# परिशिष्ट

- १. श्रीपरिवृढाष्टकस्तोत्रं सव्याख्यम्
- २. 'भावैरंकुरितं'श्लोकस्य श्रीहरिरायाणां व्याख्या



श्रीमद्-बल्लभाचार्य-महाप्रभु-वंशावतंसनित्यलीलास्थित - गोस्वामिश्री १००८ - श्रीव्रजनाथलाल - महाराजश्रीत्येषां - स्मृतौ - तदात्मजैः - गोस्वामि - श्री १००८ श्रीमुरलीधरलाल- महाराजश्रीत्येतैः-प्रकाशितम्



सं. २०३६

श्रीवल्लभाब्दाः ५०३

#### प्रकाशक :

गोस्थामीश्री १००८, श्रीमुरलीधरलाल महाराज, ५०, गंगा निवास, स्वामी विवेकानन्द रोड, बोरिवली (प.) बम्बई। ४०० ०९२ भारत

> साधारण संस्करण १००० प्रति राज संस्करण १००० प्रति श्रीवल्लभाद्वा:५०३

ग्रन्थ-परिचय लेखक: गोस्वामी श्याम मनोहर

#### मुद्रक:

वी. वरदराजन
एसोसिएटेड एडवर्टाइजर्स एण्ड प्रिटर्स
५०५ तारदेव, आर्थर रोड,
बम्बई, ४०००३४.

#### १। श्रीकृष्णाय नमः ॥

#### ॥ श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः॥

# ग्रन्थ-परिचय

वल्लभ सम्प्रदायकी परम्पराके अनुसार प्रेमामृत स्तोत्न श्रीमद्-वल्लभाचार्य महाप्रभुको गोवर्धनगिरिकी शिलापर लिखा हुआ मिला था, जिसे भगवदाज्ञानुसार उन्होंने श्रीचैतन्य महाप्रभुको प्रदान किया था। परवर्ती कालमें गौड़ सम्प्रदायमें यह स्तोत्न श्रीचैतन्य महाप्रभुकी कृतिके रूपमें ही मान्य हो गया। जो भी हो स्वयम् श्रीविठ्ठल-नाथ प्रभुचरण द्वारा इस स्तोत्नपर व्याख्या प्रकट करना, इस स्तोत्नकी श्रीमहाप्रभुकी अन्य कृतियोंके तुल्य महत्ताकी पुष्टि है।

श्रीपुरुषोत्तमनामसहस्रम् जैसे भागवतोक्त सर्गादि दशिवध लीला-ओंके मननार्थ भगवन्नामोंका संकलन है, या जैसे विविधनामावली भागवतके दशम स्कन्धमें विणित श्रीकृष्णकी लीलाओंके मननार्थ भगवन्नामोंका संकलन है, वैसे ही प्रेमामृत स्तोव दशम स्कन्धके अन्त-गंत तामसफल-प्रकरणकी लीलाओंके मननार्थ भगवन्नामोंका संकलन है। ये वे नाम हैं जो कृष्णिवरहके नि:श्वासके साथ श्रीराधाके मुख-कमलसे परागकी तरह नि:सृत हुए हैं!

इन नामों के ग्रहण चिन्तन मनन या पठन क्रे सच्चे अधिकारी वे ही भक्त हैं, जिनकी लौकिक विषयों में आसक्ति क्षीण होकर श्रीकृष्णमें अनन्य आसक्ति दृढ़ हो गई हो। अन्यथा श्रीमत्प्रभुचरण सुस्पष्ट शब्दोमें विधान करते हैं— "प्रार्थये रसिकाः स्वैरं पश्यन्त्विद-महर्निशम्। एतद्रसानभिज्ञस्तु माद्राक्षीदिप वैष्णवः"।

इस ग्रन्थके परिशिष्टके रूपमें श्रीमहाप्रभुविरिचत श्रीपरिवृढ़ाष्टक, जिसपर श्रीगोपेश्वरजीकी व्याख्या उपलब्ध होती है, भी प्रकाशित हो रहा है। यह श्रीनाथ-श्रीगोवर्धननाथकी व्रजलीलाओंमें रित

जगानेवाला ग्रन्थ है। यह भी प्रेमामृतकी तरह फलप्रकरणकी लीलाओंके वर्णनपर ग्रन्थ है।

द्वितीय परिशिष्टमें श्रीमत्प्रभुचरणविरचित "भावैरंकुरितम्" श्लोककी श्रीहरिरायजीकृत व्याख्या प्रकाशित हो रहीं है। भिक्त-विधिनी में जो (१) बीजभाव (२) प्रेम (३) आसिक्त तथा (४) व्यसन यों चार अवस्थायें भिक्तिकी दिखलायी गयी हैं, उसकी सात अवस्थाओं में व्याख्या यहां की गयी है: (१) भाव (२) प्रेम (३) प्रणय (४) स्नेह (५) राग (६) अनुराग (७) व्यसन। इन्हें ऋमशः अंकुर, कन्दल, शाखा, पल्लव, किलका, प्रसून तथा फल रूप माना गया है।

इनका प्रथम संस्करण वि. सं. १९७५ में प्रकाशित हुआ था। प्रस्तुत संस्करण उसीका ऑफसेट प्रोसेस द्वारा पुनर्मृद्रित रूप है। उक्त प्रथम संस्करणके सम्पादक-प्रकाशक थे श्रीमूलचन्द तुलसीदास तेलीवाला तथा श्रीधीरजलाल व्रजलाल सांकलिया। इस पुनः प्रकाशन के अवसर पर इन महानुभावोंका हम कृतज्ञतापूर्वक स्मरण करते हैं।

#### प्रस्तावना ।

१. आ संप्रहमां प्रेमामृत तथा परिवृदाष्टक एम बे प्रन्थरत्ननुं विवरणसहित सुद्रण कर्युं छे. प्रथम प्रन्थ प्रेमामृत वा फूष्णप्रेमामृत छे. आ अन्थ उपर श्रीमद्विठ्ठलेश्वरप्रभुचरण श्रीगुसांईजीए एक अतीव सुन्दर विवरण लख्युं छे. ते विवरण साथे 'प्रेमामृत' अहिं प्रकट कर्युं छे. आ प्रेमामृत-अन्थमां मुख्य श्रीखामिनी श्रीराधाजीए विरहावस्थामां प्रभुना गायला नामोनो संप्रह छे. सांप्र-दायिक गाथा एम छे के आ नामो श्रीगिरिराजजीनी शिला उपर कोतरेला हता. ते नामोनो संग्रह श्रीगुसांईजीए क्यों अने उपर आपश्रीए अत्र सुद्रित करेलु सुन्दर विवरण योज्युं. श्रीप्रेमासृत अन्थनो प्रचार गौड संप्रदायमां पण होवो जोइए. संवत् १७२७ वैशाख सुदि दशमीने मंगछवारे बिहराम नामना पुरुषना हस्ते लखेलो आ ज अन्थ अमने प्राप्त थयो छे, तेमां इतिश्री आ प्रकारे छे, 'इति श्रीजगजीवनानन्दे चन्द्रश्रीकृष्णचैतन्यमुखपद्मविनिर्गते श्रीगोपीनायकनाथामृत-लहरी संपूर्ण ।' अर्थात् आज प्रेमामृत अन्थनुं आ इतिश्रीप्रमाणे नाम श्रीगोपीनायकनाथामृतलहरी छे, अने तेनुं प्राकट्य श्रीकृष्णचैतन्यना मुखद्वारा थयुं छे. श्रीमत्प्रभुचरण 'राधांगीतानि नामानि' एटलुं ज कहीने ग्रन्थना कर्तृत्वसंबन्धमां मौन राखे छे, अने 'इत्याह' एम ग्रन्थकारमाटे एकवचन प्रयोजे छे, एटले ए श्रीमदाचार्यजी श्रीवल्लभाघीश्वरनी कृति होवानुं संभवतुं नथी. आचार्यश्री जे अन्थना कर्ता होय छे तेनी टीका छखती वखते श्रीगुसांईजी वगेरे सर्वथा बहुवचन अयोग करे छे. आ प्रकारे आ ग्रन्थना कर्तृत्वसंबन्धमां सन्देह छे. गौड संप्रदायमां श्रीस्वाभिनीजीनु प्राधान्य प्रभु करतां विशेष मनाय छे. तेथी सामान्यरीते श्रीस्वामिनीजीना नामनुं गान श्रीप्रभु करे एम ते संप्रदायनु मर्म छे, तेथी आ प्रन्थ जो उपर जणावेली इतिश्री प्रमाणे श्रीकृष्णचैतन्यकृत ज होय तो तेथी सूचन एंटलुं ज थाय छे के उक्त प्रन्थना प्राकट्यमां श्रीमदाचार्य श्रीवलभाषीश्वरनी श्रीचैतन्य उपर असर छे. गमे तेम हो परम्तु आ ग्रन्थ श्रीमदाचार्यकृत तो नथी लागतो. आ ग्रन्थना विवरणमां श्रीगुसांईजी कोई अन्यना आ ग्रन्थ उपर करेला व्याख्यानने दूषण आपे छे. आचार्यजीनो ज जो आ अन्य होय तो एवो अन्य टीकाकार कोण होइ शके ? एवो टीकाकार आ संप्रदायमां सर्वथा अज्ञात रहे ए संभवतुं नथी. आ अन्थमां श्रीराधानुं नाम प्रायः प्रधान छे, श्रीमदाचार्यचरण निज अन्थोमां राधा-नामनो प्रयोग करता दिशता नथी, परन्तु ज्यां ज्यां प्रसंग आवे छे त्यां त्यां शास्त्रीय मुख्य शक्ति, वा मुख्य स्वामिनी वा रूक्ष्मी इत्यादि शब्दो प्रयोजे छे. आ कारणथी पण आ ग्रन्थना श्रीमदाचार्यजीना कर्तृत्वविषे संदेह थाय छे. श्रीमत्प्रभुचरण श्रीगुसांईजीए श्रीजयदेवना गीतगोविन्दनी अष्टपदी तथा रामानुजीय वेदान्ताचार्यना न्यांसादेश उपर विवरण योजेला प्रसिद्ध हे. तेथी कवित् जो आ अन्थ श्रीकृष्णचैतन्यनो ज होय अने तेनी स्वाभाविक सुन्दरताने लीधे आपे विवरण योज्यु होय तो ते सर्वथा असंभवित तो कही शकाय एम नथी. गमे तेम हो परन्तु आ ग्रन्थ परम रमणीय छे अने श्रीगुसांई-जीना विवरणथी आ प्रन्थ पुष्ट थयलो होवाथी एनी रमणीयतामां अने भगवदीयतामां कांइक ऑर वधारो थयो छे. आना पाठमां अधिकार तेवा भाग्यवान् संसारासक्तिरहित प्रभुप्रेममां सुग्ध भग-घदीयोनो ज छे. आ अन्धादिना वाचनादि करनारे श्रीमत्त्रभुचरणनी आज्ञानुं अनुसंधान अवस्य करतुं.

'प्रार्थये रसिकाः स्वैरं पश्यन्त्वदमहर्निशम् । एतदसानभिज्ञस्तु मा द्राक्षीद्पि वैष्णवः॥'

२. प्रेमामृतग्रन्थतुं प्राकट्य तृतीय पीठाधीश्वर नित्यलीलास्य श्रीमद्बालकृष्ण-लालजीना सारणार्थ नटपुरना वैष्णवोद्वारा थयुं छे. आ ग्रन्थतुं मुद्रणखर्च नटपुरना वैष्णवोप अर्प्यु छे.

- ३. श्रीप्रेमासृतविवरणनुं सुद्रण चार पुस्तकोना आधारे थयुं छे. १. प्रथम पुस्तक नटपुरस्थ ढाहीलक्ष्मी पुस्तकालयस्य शास्त्री भाइलालना संप्रहमांथी रा. रा. तनसुखराम मनःसुखराम त्रिपाठी एओनी कृपाथी प्राप्त ययलुं. आ पुस्तक बहु सुन्दर प्राचीन तथा प्रायः शुद्ध छे, परन्तु केटलेक स्थले पंक्तिओ लेखकदोषथी श्रुटित छे. २. आ पुस्तक पंदित गङ्कालाना संप्रहमांनुं. आ पुस्तक पण प्रायः शुद्ध छे. एमां प्रथम पत्र नथी. १. आ पुस्तक भगवद्धमंपरायण शास्त्री कल्याणजीए आप्युं छे. आ पुस्तक प्राचीन तथा प्रायः शुद्ध छे. ४. आ पुस्तक भगवद्धमंपरायण मनमोहनदास दलपतराम दलाल बी. ए., एमणे आपेलुं. आ पुस्तक नृतन छे. मनमोहनदासभाइए निजपठनार्थ उक्त पुस्तक पोताने हस्ते लखीने शोधेलुं छे. आ पुस्तकनी प्रेसकॉपी नटपुरस्थ चन्युलाल चुनीलाल शाह एमणे करी आपी हती. आ सर्वनो उपकार अमे स्वीकारीए छीए.
- १ द्वितीय प्रन्थ श्रीपरिबृढाष्टक छे. आ सुन्दर स्तोत्रना द्रष्टा श्रीमदाचार्यजी छे. एना उपर मात्र एक टीका प्राप्त थाय छे. आ टीकामां तत्कर्ता सर्वविद् योगिश्रीमद्गोपेश्वरजीनुं पांडित्य प्रति-पंक्ति प्रकाशे छे. योगिश्रीगोपेश्वरजी संप्रदायमां श्रीपुरुपोत्तमजी पछी थयछा धुरन्धर विद्वान् छे. एओश्रीनो प्राद्धभीव १८३६ ना खोष्ठ शुक्त पंचमीने दिवसे थयो हतो, अने छेक आ शतकना आरंभभां पण भूतलने अलंकृत करता इता. एओश्रीए घणा ग्रन्थो सिद्ध कर्या छे. श्रीमदणुभाष्यना श्रीपुरू-षोत्तमजीना भाष्यप्रकाश उपर टीकारूपे महान् रिहम ग्रन्थ प्रकट कर्यों छे. आ रिहमजी एओश्रीना इस्ताक्षरनो अमारी पासे हालमां प्रभुकृपाथी बिराजे छे. आ महान् ग्रन्थनुं पूर छगभग ५०००० श्लोकतुं छे, अने ए ग्रन्थ पूर्ण थयो त्यारे श्रीगोपेश्वरजीतुं वय ६० वर्षतुं थयुं हतुं. आवा परम परि-श्रमथी सिद्ध थयला अन्थतुं रक्षण अने उद्धार करवानी प्रेरणा श्रीमदाचार्यचरण तहंश्योने अने तदतु-यायी धनवान् वैष्णवोने करे एज प्रार्थनीय छे. आ सिवाय तैत्तिरीय संहिता उपर आपश्रीए नवा-थींनामनो विवरण ग्रन्थ योज्यो छे. एओश्रीनो भक्तिमातैण्ड काशीमां रक्षगोपालभट्टे प्रकट कर्यो छे. भक्तिरत एक अन्य प्रनथ एओश्रीनो इष्टिगोचर थाय छे. श्रीगोपेश्वरजीए परिवृदाष्टकनी टीका श्रीय-हुनाथजीनी आज्ञाधी वा पाठान्तर प्रमाणे 'आग्रहथी' करी दिशे छे. श्रीयदुनायजी ए एओश्रीना पितृचरण श्रीगोकुलोरसवजीना पितृव्यचरण थाय. आ प्रन्थमां प्रभुनी अष्ट वा सप्त प्रकारनी लीला-ओनुं निरूपण श्रीमदाचार्यजीए कर्युं छे. आ स्तोत्रना प्रथम श्लोकनुं सुन्दर प्राचीन चित्र सुंबईना मोटा मंदिरवाला गोस्वामिश्रीगोकुलनाथजी पासे विराजे छे.
- २. परिवृहाष्टकितृतिना मुद्रणमां प्रण पुस्तकनुं साहाय्य मृह्युं छे. प्रथम पुस्तक पंडित गद्रूकाला-जीनी संस्थामांथी हरीन्छाथी प्राप्त थयुं हतुं. आ पुस्तकना आरंभना पांच अने अन्तिम पांच विनाना सर्व पत्र जीर्ण अने उधाइए खाधेला हता. पुस्तकनी शुद्धि पण साधारण छे. द्वितीय पुस्तक श्रीनाथ-द्वारस्थ वैष्णव केसरवाईनुं छे. ए पुस्तक अमने मगवद्धमंपरायण शास्त्री अवलराम भूधरजीए आप्युं छे. आ पुस्तकमां व्याकरण विनानो भाग प्रायः शुद्ध छे. तृतीय पुस्तक कोटास्थ श्रीमन्मधुरेशजीना पुस्तकसंग्रहमांनुं छे. त्यांना मुख्याजी पंढित गोक्कदासजीनी कृपाथी प्राप्त थयलुं. आ पुस्तक कोध-नमां ठीक उपयोगी थई पह्युं. ्भा टीकानुं पुस्तक मुद्रणमाटे भगवद्धमंपरायण शास्त्री कत्याणजीए सहर्ष छन्दी आप्युं हतुं. आ सर्वनो अपकार अमारा उपर थयलो छे. आ विवरणना व्याकरणना शोध-नमां निर्णयसागरना विद्वान् शास्त्रीजी वासुदेव लक्ष्मण पणशीकरनो अमारा उपर बहु ज उपकार थयो छे.
- ३. आ विष्टृतितुं सुद्रणखर्च श्रीगोकुलेशचरणपरागानुरागी वैष्णव आंतरसुवाना मूल रहीश धा. छोटालाळ दानीए कर्यु छे. तेमनो पण उपकार स्वीकारीए छीए.

सुम्बई, पवित्रा एकादशी. १९७५,

मूलचन्द्र तेलीवाला. वैर्यलाल सांकलीया.

#### श्रीकृष्णाय नमः।

श्रीगोपीजनवल्लभाय नमः।

श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# येमामृतम्।

# श्रीमद्भिट्ठलेश्वरविरचितविवरणसमेतम् ।

नमस्तारुण्यकेशोरलावण्यनिभृतात्मनोः । परस्परं प्रणयिनोर्गोपीमाधवयोर्दशे ॥ १ ॥ राधागीतानि नामानि मत्प्राणसदनान्यहम् । कथित्रित्कालगत्यर्थं व्याख्यास्येऽत्र यथामति ॥ २ ॥

एतद्रसरसिकजनमनःसन्तोषार्थं राधिकोक्तनामानि प्रकटियतुं भूमिकां रचयन्नेव नामोत्थानप्रकारमाह एकदेति ।

# एकदा कृष्णविरहाद्यायन्ती प्रियसङ्गमम्। मनोबाष्पनिरासाय जल्पतीदं मुहुर्मुहुः॥१॥

यदा मानो वभूव कदाचिद्राधायास्तदनन्तरं भगवतापि मानापनोदनार्थं यहे कृतेपि तद्रसखाभाव्यान्न मानमत्यजद्भगवांश्च दूत्यादिन्नेषणेन संमाननार्थं निकुझमगमत् स समय एकदेतिपदेनोच्यते । एतेन अधुनापि ताभिः सह भगवान् पूर्ववत् क्रीडतीति सूचितम् । तेनैकदाकृष्णविरहादिति समस्तं पदं ज्ञेयम् । परमानन्दविरहे युक्तमेव दुःखमिति ज्ञापनार्थं कृष्णपदम् । अत एव तद्विरहक्षेश्चस्तत्सङ्गमीदेव गमिष्यतीति निश्चित्य तस्य च सपद्यभावेन तदपगमार्थं त्रियसङ्गमं ध्यातवती । एतदेवाह ध्यायन्तीतिपदेन । प्रीतेरव दुःखहेतुत्वम् , त्रियस्थिव दुःखिनवृत्तिरिति ज्ञापनार्थं त्रियपदम् । यद्वा । भगवत एव त्रियत्वादन्यस्यात्रियत्वात्तद्भानमेवाभूनान्यस्येति ज्ञापनार्थं त्रियपदम् । यद्वा । त्रियसङ्गमं त्रियसङ्गमोपायं ध्यायन्तीत्यर्थः । एकदेति पदेन यदा काचित्सख्यपि नासीत् तदेखिप सूचितम् । तेन कुत्रचित्कथनस्याप्यभावेन मनस्येव वाष्पं पूर्णमभूत् । तिन्नरा-सायदमग्ने वक्ष्यमाणं स्वयमेव जल्पति । न तु कस्याप्यग्ने कथ्यतीत्यर्थः । स्वयमि जल्पने तद्वारा वाष्पस्यापि वहिनिस्सरणे किञ्चित्स्वास्थ्यमिव भवतीति तथा । जल्पनोत्तया विकलत्वं सूच्यते । एकवारं जल्पते तदनन्तरं मूच्छीयां जातायां ततः कथित्वत् जागरणे च सति

पुनर्जल्पतीति ज्ञापनार्थं मुहुःपदम् । वीप्सया जल्पितमूर्च्छाजागरणपुनर्जल्पितानामावृत्तिर्ज्ञा पिता । सङ्गमसाधनत्वेनापि जल्पतीति ज्ञातच्यम् । यथा पश्चाध्याय्यां गोपिकागीतम् ॥१॥

# कृष्णः कृष्णेन्दुरानन्दो गोविन्दो गोकुलोत्सवः । गोपालो गोपगोपीशो वल्लवेन्द्रो व्रजेश्वरः॥ २॥

जल्पितमेवाह कृष्ण इति । रूयर्थमेव प्रादुर्भूतो भगवान् कृष्णशब्दवाच्य इति । कृष्णपदार्थः कचिद्विवृतः, परमानन्दवाचकत्वेन च, 'कृषिर्भूवाचक' इत्या-दिना तथा चास्मदर्थमेव प्रकटत्वेन परमानन्दत्वेन च नास्मद्वःखं द्रक्ष्यतीति भावः । खरूपेण तथौत्वमुक्त्वा धर्मैरपि तथात्वं वदन्ती खस्य तारकाभावं भावयन्ती तथेष्टत्वेन स्ववेष्टितभगवतो नामाह कृष्णेन्द्रिति । श्यामेन्दुत्वेना-लौकिकत्वात् तारकाभृतानां गोपीनामपि तथौत्वं सूचितम् । तेन निष्कलङ्कत्वश-श्वत्पूर्णत्वाह्वादकत्वादीनि सूचितानि । एवं धर्मधर्मिभावमुक्तवा धर्मतामेवाहुः आनन्द् इति । तथा च पूर्वे स्वार्थे प्रकटीभूय पूर्वविरहतापिमन्दुत्वेन शमियत्वानन्दपूर्णाः करो-तीति नामत्रयेण क्रमेणोक्तमधुनापि तथैव कुर्विति भावेन पूर्वोक्तस्वार्थप्राकट्ये प्रमाण-भूतं नामाह गोविन्द इति । इदं नामैव तत्र मानम् । ( नामानन्तरमिन्द्रादिभि-रसमत्पतित्वेनाभिषिक्तः।) अन्यथेन्द्रादिभिः स्वपतिर्भगवान् अस्मत्पतित्वेन कथमभि-षिक्तः । अतोस्मान्परित्यज्य न लक्ष्म्यादिष्वपि भजनं भगवतो युक्तमिति भावः । किञ्च । पूर्वमिन्दुत्वनिरूपणेनाधुना चेन्द्रत्वनिरूपणेन यथेन्द्रभर्तृकायामेव दिशि चन्द्रोदयनियमः । तथा भगवतः श्रीगोपीजनवल्लभस्य गोकुल एव प्राकट्यम् , न मथुरा-दिष्वपीति सूचितम् । अपि च । चन्द्रोदयकार्यं हि मार्गादिप्रकाशः । अस्य चालौकिकत्वे-नालौकिक एव स प्रकाशः । तादृशः सोऽतिदुर्लभो ब्रह्मादेरप्यस्मास्वेव भजनमार्गः प्रकटो-ऽभून्नान्यत्र । यद्यन्यत्रापि खयं प्रकटः स्यात् स्वमार्गमिप तत्र प्रकटयेन्नत्वेवमिति निगर्वः । तेन गोपदमुपलक्षकम् । तथा चोक्तम् 'इति गोगोकुलपदं गोविन्दमभिषिच्य से'ति । अतः परं खदुःखदर्शनाक्षमतायां हेतुभूतं नामाह गोकुलोत्सव इति । यो यत्रत्योत्सवरूपो यत्र येनोत्सवः स तत्रत्यं दुःखं कथं द्रक्ष्यतीति भावः । ननु सर्वेश्वरस्य कथं गोकुल-मात्रेश्वरत्वमत आह गोपाल इति । स्वयं तादृशोपि पुरुषोत्तमोपि सन् गोपालरूपो यः खयमेव जातः । तेनास्माखेव पक्षपातो नान्यत्रेति ज्ञायत इति भावः । तेन गोपान् लाति आदत्ते आत्मीयतया स्वीकरोतीति तथेत्यर्थो ज्ञेयः । एवं सामान्यतो भगवतः स्वामित्व-मुक्तवा विशेषेणाह गोपगोपीश इति । गोपानां वयस्यानां गोपीनां चेशः स्वामीत्यर्थः । यद्वा । गोपसम्बन्धिन्यो या गोप्यो गोपभार्यास्तासामीशः्स्वामीत्यर्थः । तेन न केवठं कुमारिकाणामेवेशः, किन्तु सर्वासामपीति भावः । स्त्रिय उक्त्वा वृद्धानाह वस्त्रवेन्द्र इति।

९ दुःखनाशकत्वम् । २ अलौकिकत्वम् ।

वहनानां कुलवृद्धगोपानामिन्द्रः कुलदैवतमित्वर्थः । तदुक्तम् । 'वन्द्यमानचरणः पि वृद्धे'रिति। अन्यथा तेषां वन्दनं न घटेत। अतःपरं कियदविध गणना कर्तव्या। पशुतृणपर्यन्तस्य
सर्वस्यैव व्रजेश्वर इत्याह व्रजेश्वर इति । ईश्वरो राजवित्वयामक इत्यर्थः । एतेन गोपेत्यादिनामत्रयेण गोकुले भर्तृत्वं पूज्यत्वं राजत्वं च भगवत एवेति । स्वस्य सर्वात्मना तदेकस्वामित्वसर्वाधिकगोकुलोत्कर्षों सूचितौ । अन्यत्रैतित्रितंत्रयस्थैकत्राभावेन विभक्तत्दीयत्वकत्वात् ।
तेन व्यतिरेकालङ्कारोपि । यथा जगद्भगवित्विर्मितमिति जगदीश्वर इत्युच्यते भगवान् , तथा
अयं सर्वोपि व्रजोनेनैव स्वरूपेण निर्मितो न साधारणनिर्मातृस्वरूपेणत्यधिपादिपदेषु
सत्स्वपीश्वरपदप्रयोगात् सूच्यते । तथा चोक्तं श्रीवाराहेण 'अन्यैव काचित्सा सृष्टिविधातुव्यतिरेकिणी'त्यादि ॥ २ ॥

नतु यद्येवं तदा स्वयमेव मिलिष्यति कदाचिःका त्वरेत्याशङ्कायामेव पूर्वातुभूतं किञ्चित् स्मृत्वाह प्रत्यहमिति ।

### प्रत्यहं नृतनतरस्तरुणानन्दविग्रहः। आनन्देकसुखखामी सन्तोषाक्षयकोशभूः॥३॥

अहःशब्दोऽत्र दिवसवाची । तथा च सम्पूर्णरात्रिरमणेपि प्रातर्यदा भगवान् जिग-मिषति, तदा यथा नूतनागतेऽभिलाषा ततोधिका सा भवतीति तत्समृत्वेदमुक्तम् । यद्यपि भगवतः प्रतिक्षणमपि तथात्वमेव, तथापि पूर्वीक्तसमयविरहभीरुत्वेन सर्वातिशयितस्या-नुभवैकवेद्यस्य भावविशेषस्य जायमानत्वात्तयोक्तम् । तेन प्रतिक्षणं नूतनत्वं प्रत्यहं नूतन-तरत्वमिति भावः । अहःशब्दः क्षणोपलक्षक एवेति केचित् । तन्न । मुख्यार्थोपपत्तौ गौणस्यायुक्तत्वात् । अव्ययप्रयोगेण सम्पूर्णरात्रिरमणेपि भगवति विरतिक्कमादयो व्याव-र्तिताः । यत्र सङ्गमेप्येवं तत्र का वार्ता विरह इत्याशयः । अतःपरं क्लमाद्यभावे उपपत्तिमाह तरुणेति । तरुणः पूर्ण इत्यर्थः । तेन गणितानन्दानामक्षरादेर्व्यावृत्तिः । तथा च तादृशः स एव विश्रहो यस्य स तथा । पूर्णत्वे वक्तव्ये यत्तारुण्यं निरूपितं तेन भगवतः खस्मिन्ने-वानुरागः, प्राकट्यं चास्मदुपयोग्येवेति भावः सूचितः । भगवतः किशोरत्वेन तरुणीरमणसा-मर्थ्याभावशङ्का च परिहृता । एतेनैव भगवतो बाल्येपि गोपीमिः सह खच्छन्दरमणं सूचि-तम् । अत एव 'यर्द्यम्बुजाक्षे'ित श्लोके 'त्वयाभिरमिता' इत्यन्यसमक्षमिश्वतौ हेतुभूतं स्ववि-शेषणम् । न चाधुनिकमेव तत्तत्र हेतुः । तत्र चरणस्पर्शरमणयोरवधित्वहेतुत्वे तदा सम्भवतो यदि प्रथमदिवससञ्जातचरणस्पर्शसमानकालीनं रमणमपि स्यात् । तेन तयोस्तत्त्वान्यथानु-पपत्यैव तथा मन्तव्यमिति निगूढाश्यः । तत्सम्बन्ध्यपि तथैवेत्याह आनन्दैकेति । आनन्दोन्तःकरणदेहादिसर्वव्यापकः । सुखमव्याप्यवृत्ति । तथा चानन्दरूपं यत्सुखं तत्स्वामी तदीश्वरस्तदुपभोक्ता तद्दाता चेत्यर्थः । एतेन भगवदीयं यत्किञ्चिदपि सुखं सर्वाशव्यापी-

१ गोक्कलभिन्ने । २ भर्तृत्वं पूज्यत्वं राजत्वं च तस्य । ३ विभक्तभगवदीयकत्वात् ।

त्युक्तं भवति । अत एव भागवते वेदस्तुतौ 'महिमामृतसमुद्रविप्रुवे'त्युक्तम् । खामित्वेन भगवत एव तत्त्रया, नान्यसेति स्चितम् । भगवत्स्पर्शमात्रेपि खस्य खादिसत्ताज्ञानाभावेन्वैकपदप्रयोगः । तदुक्तम् । 'नीवीं प्रति प्रणिहिते च करे प्रियेण सख्यः शपामि यदि किञ्चिदपि स्मरामी'ति तेन खस्योत्तमनायिकात्वं ज्ञापितम् । यद्वा । नामद्वयमिदम् । 'क्षेत्रोधि-कतरस्तेषा'मित्यादिवाक्येत्रद्धानन्दस्यापि दुःखानुविद्धत्वदर्शनात्तस्मादप्युत्कृष्टमिदमित्येकप्देन स्चितम् । एताद्दशमपि सुखं खामित्वादस्मयमेव ददाति, नान्यस्मा इत्युक्तम् । खा-मीति नामान्तरेण दानोत्तरसमयं स्मृत्वाह सन्तोषिति । सन्तोषस्य येऽक्षयकोशास्तद्धरुत्यतिस्थानम् । भूत्वनिद्धपणेन भगवतेव सन्तोषो नान्येनेति ज्ञापितम् । कोशत्वेनैक-स्यापि भगवदीयस्थानेकविधसन्तोषाधायकत्वं स्चितम् । अक्षयत्वेनोत्तरोत्तरं सन्तोषेपि पूर्वपूर्वसन्तोषानुवृत्तिः स्चिता । एतेन नित्यलीलात्वं सूचितम् ॥ ३ ॥

एवं सन्तोषस्मरणे पूर्वानुभूतभगवज्ञनमसामयिकं सन्तोषं स्मृत्वाह आभीरेति ।

#### आभीराभिनवानन्दः परमानन्द्कन्द्लः । बृन्द्वनकलानाथो वजानङ्गनवाङ्करः ॥ ४॥

आभीराणां योभिनवः पूर्वाननुभूतजातीय धानन्दः, परमानन्दश्च तत्कन्दलस्तन्मूल-कारणिमत्यर्थः । इदमत्राकृतम् । नन्दगृहे पुत्रोभूदिति तैर्यदैव श्रुतं तदैव तेषां तादश आनन्दः समजिन । येन प्रामाणिका वृद्धा अपि महान्तं नृत्यं कृतवन्तः । तथा च ताद्द-शस्य तद्वितोरन्यस्य पूर्वमज्ञातत्वेन तत्कालीनस्य तस्याभिनवत्वम् । तदनन्तरं पुष्टे भगवत्ये-तादशोऽस्माकं खामी समभूनमहद्भाग्यमस्माकमिति परमोतिशयित आनन्दोऽभूदिति तत्त्रथेति । यद्वा । पूर्वीत्तरपदयोः कर्भधारयो नामद्वयं वा । आभीराणां पूर्वीक्तानन्दरूप एव, खैस्य च तेंदर्थमेव जातत्वात्तत्रातीक्षयेव चात्र स्थितत्वात्तस्मिन्त्रकटे जाते खस्य परमानन्दो-भूदिति गोपिकानां परमानन्दकन्दल इति जन्मकालीनानन्दवाचकत्वमेव पदद्वयस्यापीत्यु-भयत्र समानम् । खयं कन्दलत्वं निरूपयन्त्यान्येषु पूर्वोक्तानन्ददातृत्वेनैव प्रकटो नास्म-द्विषयरूपेणापीति सूचितम् । ततो बृहद्वनाद्दृन्दावनमागत्य सुखं दत्तवानिति क्रमेण तत्स्यु-त्वाह् चृन्दाचनेति । वृन्दावनस्य कलानाथश्चन्द्र इत्यर्थः । यथा गगनैकदेशे सत्त्वेपि चन्द्रस्याखिलतत्र्यकाशकत्वम् । तथा भगवतोषि वृन्दावन इति सूचितम् । यद्वा । यद-नुरह्मनार्थं यञ्चत्यं तस्य स एव नाथः । तेनात्रापि वृन्दावने भगवदनुरह्मनार्थमेव कलाः कोकिलादिकूजनमयूरादिनृत्यादय इति भगवानेव तन्नाथो राजवद्द्रष्टेत्यर्थः । यद्वा । वृन्दावनरूपा या कला तस्या नाथ इत्यर्थः । षोडशकलात्मको हि चन्द्रः । तेनास्य चन्द्रस्य पूर्व क्यामत्वेन निरूपणात् वृन्दावनस्यापि तथात्वात् युक्तं केळान्।थत्वमस्य। षोडशनाझ्येत-न्निरूपणेनैतस्यापि कलासु षोडशत्वं सूचितम् । तेन यथा पश्चदशकलासु सत्स्वपि षोड-

९ जन्मकाठीनस्य, २ आनन्दस्य, ३ खामिनीनां, ४ भगवदर्धमेष,

रयभावे पूर्णव्यपदेशो न, तस्मिन्सत्येव तक्ष्यपदेशस्तथेहापीति भावः । एताहशो गोपीनामेव हृदयेस्ति, नान्यत्रापीत्याह ब्रज़िति । व्रजसम्बन्ध्यनङ्गकल्पतरोर्नवाङ्कर इत्यर्थः ।
पूर्व कामस्याङ्कराहित्येन भगवित प्रकट एव साङ्गत्वेन तस्य नवाङ्करत्वम् । एतेनानङ्गरूपत्वमेव भगवत उक्तम् । अत एव नवपदम् । अन्यथाङ्करपदेनैव चिरतार्थता स्यात् ।
श्रीरश्चनाथदत्तवर एव बीजम् । अनङ्गरूप एव नवाङ्करो हृदये सममूत् । ततः प्रत्यहं
प्रेमरसेन सिच्यमानस्तत्रैव विततोऽभूदिति हृदयम् । अत्र व्रजपदेन व्रजस्था गोप्य
उच्यन्ते । न हि गोपीव्यतिरिक्ते कस्मिन्नप्येतादशकामसम्भवः । एतेन यदि भगवान
स्वयमेवैतादशकामरूपो हृदि प्रादुर्भवत्येतासामिव, तदा तेन कामेन भगवद्रमणम्, न लोकिकेन । नाष्ययं भावोन्यस्य सम्भवत्यपि विनैतादशक्तपामिति सूचितम् ॥ ४॥

तत्र हि पूर्वमङ्करः, ततः पुष्पफलादि, तेन प्रथममनङ्गरूपेणैवाङ्करतेत्यङ्करतामुक्त्वा पुष्पतामाह नयनेति ।

# नयनानन्दक्कसुमो व्रजभाग्यफलोद्यः। प्रतिक्षणातिसुखदो मोहनो मधुरद्युतिः॥ ५॥

नयनानां य आनन्दः स एव कुसुमं यस्य स तथा । एतेन भगवता विना नान्यस्मान्नयनानन्द इति सूचितम् । तथा च सन्ध्यायां यदा भगवानागच्छति तत्का-लीनं स्मृत्वेदमुक्तमिति ज्ञेयम् । अत एव कुसुमरूपता । फलस्याग्रे भविष्यमाणत्वात् । अतः परं फलरूपतामाह ब्रजेति । अत्र पश्चमीबहुवीहिर्नोपादेयः । तद्भविरिक्तस्य तादः-शस्यासम्भवात् । किन्तु । व्रजभाग्यरूपफलरूपश्चोदयो यस्य स तथेति । उदयपदेन चन्द्रत्वं रुक्ष्यते । तेन दिनसंजातविरहतापहारकत्वं सूचितम् । फरुत्वं मुख्यं तापहरणं प्रासङ्किकिमिति ज्ञापनार्थं तथा निरूपितम् । तथा चोक्तं 'यदुपितर्द्विरदराजविहार' इति श्लोके । यद्वा । वज्रपदेन वज्रथा गोप्य एवोच्यन्ते । तथा च यदा रात्रौ सङ्केतस्थले भगव-द्धपमोगोपयोगिसर्ववस्तुसम्पन्नाः प्रतीक्षन्त्यो गोप्यो निजनिजस्थले तिष्ठन्ति, तदा भगवान-कस्मात्प्रकटो भवति तत्रेतीमं समयं समृत्वेदमुक्तम् । अत एव फलत्वमुक्तम् । युक्तञ्च सन्ध्यायां पुष्पता, रात्री फलतेति । अत्रैवायमप्यर्थी ज्ञेयः । यत् व्रजस्य साघारणस्यैव भाग्यं तस्यापि फलरूप उदयो यस्येति । तत्कालीनोदयस्यासाधारणत्वात्तया तत्त्वञ्च भगवति व्रजे भाग्यरूपे प्रकटेप्येतद्रसानमिज्ञत्वात् व्रजस्य तदापि प्रार्थनीयत्वयोग्यत्वम् । अस्य सर्वतोपि महत्त्वादिति हृदयम् । आगमनोत्तरसमयं स्मृत्वाह प्रतिक्षणेति । प्रति-क्षणं केवलसङ्गमसुखादप्यतिशयितसुखदातेत्यर्थः । तस्मादतिशयितत्वं परिरम्भणादिभिः । पूर्वपूर्वक्षणादुत्तरोत्तरक्षण एकस्मिन्नेव परिरम्भादावतिशयितसुखानुभावक इति तथा । यद्वा । प्रतिक्षणपदेन सङ्गमादिना प्रतिक्षणं संजातं सुखं रुक्ष्यते । तथा च पूर्वीक्तावस्था-यामत्युत्किण्ठितायास्तदा समागतमात्रस्थैव भगवतो दर्शनेन यत्सुखं तस्यानुभवैकवेद्यस्य सर्वातिशयितत्वेनातुभवात्तादृशसुखद इत्युक्तिमित्युद्रयसामयिकसैवेदं नाम । तदुत्तरस्य समयं स्मृत्वाह मोहन इति । तदैव विविधवन्धादिभिर्मोहन इत्यर्धः । सर्वाशेनैव तथेति न विशेषनिर्देशः । तेन यथैव मोहनं गोपीनां भवित तथैव करोतीति भावः । एवं मोहनोक्तौ मर्मस्पर्शेन मूर्च्छायां जातायां कथित्रज्ञागरणे च जातेऽत्यार्त्या भगवदागमन्तसैव हृदिस्थत्वेन तदेव स्मृत्वाह मधुरेति । भगवतस्तदा शृंगारं कृत्वा समागतत्वेन प्रकृत्येव च तादृश्येव द्युतिरिति तथा । आगमनात्पूर्वमेव द्युत्येवागमनज्ञानात् द्युतिनिक्त्रपणम् । यद्वा । सर्वशक्तिपूर्णस्योदितकामस्य तेजसोऽसद्यत्वे साम्याभावात् रमणे कथं रसोत्पत्तिरित्यत् आह मधुरेति । कोटिसूर्याधिकतेजोवन्वेपि न सूर्यवत्कठिनत्वम् , अपि तु सर्वदेव मधुरत्विमत्यर्थः । यद्वा । यदा भगवानागमनमुक्त्वान्यत्र रात्रिंगमयित्वा प्रातरायात्यत्र, तदा मानवत्यां राधायां तादृशं मोहनं करोति, येन झटिति वशे भवतीति स्मृत्वोक्तं मोहन इति । तदैव सुरतिचहाङ्कितस्य विपर्यस्तवाससः अत्यस्य मदनरणजयजनितस्मयघूर्णयन्मानरजनिजागरसरागनयनस्य सुस्मितमुखाम्भोजस्य द्युतिरितमधुरेति मधुरद्यतित्वम् । यद्वा । रितिसमय एव जधनादिगितिलोलवपुषो द्युतिभधुरा मनोहरेत्यर्थः ॥ ५ ॥

अतः परं कमेणाधरसुधापानं स्मृत्वाह सुधेति ।

# सुधानिर्घासनिचयः सुन्दरः शीतलाकृतिः। नवयौवनसम्भिन्नश्यामासृतरसार्णवः॥ ६॥

पूर्वोक्तानङ्गकल्पतरोः सुधारूपो यो निर्यासस्ति चयस्तरूप इत्यर्थः । यद्वा । सुधाया एव निर्यासः सार इति यावत् । तिन्नचयभूत इत्यर्थः । यथा रसद्रव्यस्यैव दुग्धा-देर्भथनेन तत्सारभूतो नवनीतचयस्तथेति हृदयम् । अधरामृते तस्मादिधकत्वं स्पष्टम् । अत एव मुरल्या वेणुरिति नाम । वश्च इश्च वयो तावण् यस्मादिति वेणुपदार्थः । तत्त्वं चा-स्याधरसम्बन्धादेवेत्यधरस्येवामृतकामरसाण्करणसामर्थ्यमिति 'वर्द्वापीडे'ति श्लोके निरूपितम् । निर्यासत्विनरूपणेनात्र सम्बद्धोत्रैव लग्नो भवति, नान्यत्रेति सूचितम् । तद्वक्तम् । 'इतररागिवस्मारणं नृणा'मिति । एवं मुख्यविशेषमुक्त्वा सामान्यतोतुभावकत्वमाह सुन्दर इति । सर्वाशेनैव तथेति न विशेषनिर्देशः । अत एव सर्वाङ्गे शास्त्रोक्ताश्चेष्टास्ताभिः क्रियन्ते । तेन सर्वासिक्तिविषयत्वमप्यस्य ध्वनितम् । तथात्वेपि पुरुषसौन्दर्यं स्त्रीणामेवोपयोगीति विशेषतस्तासामेवासक्तिविषय इति तात्पर्यम् । एवं सौन्दर्योक्तौ तस्य प्रथमासक्तिहेतुत्वेन तत्स्मृतिरभूत् । तत्र च पूर्वं सुन्दरत्वेनासक्तौ जातायां पश्चाद्विरहेणात्यातुरतायां साक्षादप्राप्तौ चित्रेप्याकृतिदर्शनेन तादश्वाधकतापो व्यगमदित्याह शात्रालाम्वारिति । यद्वा । अतिदुःखेनेषत्कुद्वाह शीतलेति । आकृतिः परं शीतला, न

१ भगवतः । १ सर्वासिक्तिविषयत्वेपि ।

स्वयमित्यर्थः । प्रथमतः सीतलाकृतित्वेनान्तरप्येवमेव मिवज्यतीति ज्ञात्वा प्रदृत्तायां स्वियां पश्चाद्यथाक्यित्रतां मारयत्वेवत्व दृष्टं पूतनादाविति मावः । एतदेव 'भ्रमति भवानवला-कवलाये'ति गीतेप्युक्तम् । यद्वा, शीतलाकृतिः साधारणलोकप्रतीत्या कामादिरसानिम्न इत्यर्थः । एकान्ते तु परमचतुर इति भावः । एतेन स्वस्य भगवतोपि निःशङ्का प्रवृत्तिद्विता । एवमाकृतरपीष्टदातृत्वं निरूप्य वयसोपि तथात्वमाह नवेति । सम्भिन्नः संवित्त इत्यर्थः । तेन वयःसन्धिरुक्ता । नवत्वेनानङ्करितकूर्चकत्वाद्रतिसमयेऽतिश्वयितसुखानुभाव-कभावजनकत्वमुक्तम् । तदुक्तम् । 'अनङ्करितकूर्चकः श्वतित्रतिपलाद्वयं पय' इत्यादिना । तेन संवित्तिभावादिभिरप्यतिमोहन इति भावः । अधुना समुदितस्वरूपमात्रनिविद्या तत्रापि वर्णमात्रस्थापि रसरूपत्वमित्याह इयामामृतरसार्णवेति । यथा दुग्धादेः सितस्तथा वर्णमात्रस्थापि रसरूपत्वमित्याह इयामामृतरसार्णवेति । यथा दुग्धादेः सितस्तथा वर्णमात्रस्थापि रारमूत् इति यावत् । तस्यैवार्णव इत्यथः । वर्यामत्वोक्तया प्रसिद्धसितसुधारसतोऽत्यलौकिकत्वं स्वितम् । तेन तिस्थतन-यनकुण्डलवदनरदकरचरणादीनामप्यलौकिकमीनमकरमणिकमलादित्वं रसस्य च निःसीम-त्वमेतद्रसमग्रस्य पुनरनुत्थानं च ध्वनितम् । यद्वा । व्यामाः षोडशवार्षिकयो गोप्यस्तत्सम्बन्ध्यमृतरसोऽधरामृतरस इति यावत् । सोर्णवो यस्मिन्नत्वर्थः । एतेनातिसरसासंस्थन्यगेपीभोकृत्वमुक्तम् ॥ ६ ॥

एवं वर्ण निरूप्य विपरीते भगवति खप्रतिबिम्बं जातम् । तत्र चाकचक्यं स्मृत्वाह इन्द्रेति ।

#### इन्द्रनीलमणिखच्छो दलिताञ्चनचिक्षणः। इन्दीवरसुखस्पर्शो नीरदस्विग्धसुंद्रः॥ ७॥

इन्द्रनीलमणिवत् खच्छो निर्मल इत्यर्थः । तेन यथा मणिर्वहिरन्तरप्येकरूपस्तथा मगवानप्येकरस इति सूचितम् । गोपीजनविष्टितस्य कनकजिटतमहामणिशोमावस्वं च । निकटस्थवस्तुप्रतिबिम्बवतो मणेः साहश्यनिरूपणेन स्वप्रतिबिम्बितत्वं सूचयन्त्यान्तर्भगवतो गोप्यात्मत्वमपि सूचितम् । तदुक्तं मगवता 'ये त्यक्तिलोकधर्माश्च मदर्थे तान् बिभर्यह' मिति, 'मित ते तेषु चाप्यह'मित्यादि च । मणिदृष्टान्तेन यथा श्यामत्वेन सुन्दरत्वेनैवान्य-लोकप्रीतिविषयो न तदुणज्ञपरीक्षकजनस्वेन । तथा भगवानपि सुन्दरादित्वेनैव तथा सर्वेषां न, किन्तु तिस्थितरसिकशिरोमणित्वादिविदुषां गोपीनामेवेति सूचितम् । एवं रूपनैर्मल्ये निरूप्य क्रमेण चिक्रणतामाह दिलतेति । दिलतं घर्षितमित्यर्थः । तेन यथा स्नेहद्रव्येणेव कजलो-त्यक्तिः, तथा मगवतोप्यस्मत्त्रहेनैव प्राकट्यमिति सूचितम् । यद्यपि पुनः स्नेहादिदानेन धर्षितमेव कजलमञ्जनबन्दार्थस्तेन न पूर्वपदापेक्षात्र । तथापि तस्मादप्यतिचिक्रण इति ज्ञापनार्थं दिलतपदम् । केवलकजलवाचकमेव वात्राञ्चनपदम् । अञ्चनदृष्टान्तेन यथा स्नीणामेव नयनमूष्णार्थं तजन्म, तथा गोपीजनवल्लभस्यापि प्राकट्यमत्र गोपिकार्थमेवैतन्नयन एव स्थिरन

त्वमेतद्रहिताया दुर्भगात्वं चेति सूचितम् । यद्वा । अखनपदं गोपीनयनस्थाखनवाचकम् । तथा च दिलतं द्विधाकृतं नयनोपरितनाधस्तनरेखाभ्यामेतादृशं तदपि चिक्कणं येन स तथा । यदा भगवान् मिलति, तदैव तत्तथा । नोचेद्विरहतापेन सहजिचक्कणमपि तच्छुष्कमिव भवतीति तथोक्तम् । अत्रैव सादृश्यार्थीपि ज्ञेयः । तेन यथा सहजिचक्कणमपि तद्भगवतैव, तथा भग-वानपि स्वरूपेणैव तथा, नतु स्नेहद्रव्योपरक्त्येति सूचितम् । यद्वा । नयनस्थमेव तद्धरेण दिलतं द्विधाकृतं तस्मात् खस्मिन्नानीतमिति यावत् । तादशेन तेन चिक्कणो दश्यः स्निग्ध इत्यर्थः । तेन प्रातरन्यगृहात्तया समागतेपि न स्नेहाभावः, किन्तु स्निग्धत्वमेवेत्यपि ध्वनि-तम् । अथवा । कदाचित्प्रियं स्नापयन्ती प्रियाङ्गे जलबिन्दुमात्रमपि स्थिरं नापश्यत् । तत्समृत्वेदमुक्तवतीति । अत एवाग्रेङ्गप्रोञ्छनं कुर्वाणा सर्वाङ्गीणस्पर्शसुखमन्वभूदिति तत्सम्-त्वाह इन्द्रीवरेति । इन्दीवरादिप सुखरूपः स्पर्शो यस्य स तथा । तेन सौगन्ध्यं रात्रौ सुखदत्वं चाठौकिकत्वं च ध्वनितम् । यद्वा । इन्दीवरस्यापि सुखस्पर्शो येनेति । विरहे तस्यापि कठोरत्वोष्णत्वेनैव भानाद्भगवति मिलित एव सुकुमारत्वशीतलत्वेन भानात्तथात्वम् । यद्वा । इन्दीवरपदेन गोपीनयनानि लक्ष्यन्ते । तथा च तेषां सुखरूपः स्पर्शः सम्बन्धो यस्य स तथेत्यर्थः सम्पद्यते । एतच तदैव प्रोञ्छनानन्तरं सर्वासां सर्वाङ्गदर्शनेन सुखातिशयो-भवदिति तत्समृत्वोक्तम् । तदनन्तरं कटिप्रदेशे सूक्ष्ममेव पीताम्बरं परिधाय श्वितं केश-त्रसाधनं कारयन्तं स्मृत्वाह नीरदेति । नीरदपदेनात्र वर्षन्मेघ उच्यते । तेन यथा सोन्तः स्रोहवांस्तप्तानां जीवनं नीरं ददाति । तथा भगवानपि विरहतप्तानां जीवनरूपाममृतद्दष्टिं वर्षतीति तद्वदन्तःक्षिग्धः तद्वत्सुन्दरो बाह्यतः पीताम्बरेण स विद्युद्धनशोभावानित्यर्थः । एतेन यथा बृष्टेः पूर्वमिप केवलं मेघदर्शनादिप तापनिवृत्तिस्तथा भगवत्कृपादृष्टेः पूर्वमिप भगवदागमनादेव सर्वतापनिवृत्तिरिति सूचितम् । यद्वा । नीरदे स्निग्धाः स्नेहवन्तो मयूरा-दयस्तैः कृत्वा सुन्दरस्तिषिच्छधारणनृत्यकूजनाद्यनुकरणेन मगवित समागते मेघबुद्ध्या नृत्यन्तः कूजन्तश्चावृत्य तिष्ठन्तीति वा तथा । यदा । नीरदवत् स्निग्धो गिरा तद्वत्सन्दरो वपुषेत्यभित्रायः ॥ ७ ॥

तदनन्तरं सर्वाभिस्तिलकं विधाय चिञ्जकमारभ्य चरणतलपर्यन्तं चतुःसमेन लेपनं कृतमिति तत्स्मृत्वाह कर्पूरेति ।

# कर्पूरागरुकस्तूरीकुङ्कमाक्ताङ्गधूसरः। सुकुश्चितकचग्रस्तोस्लसचारुशिखण्डकः॥८॥

एभिरक्तं यदङ्गं तेन कृत्वा धूसरत्वेन प्रतीतिविषय इत्यर्थः । पीतस्याङ्गरागस्येन्द्र-नीलवपुषश्च दीधितयो यदा मिलिता भवन्ति, तदैकस्यापि रूपं पृथग्नाविर्भवतीति तथा प्रतीतिः, न तु स्वयं तथेति ज्ञेयम् । अक्तपदेनाङ्गरागस्य स्निग्धत्वं सूचितम् । एवमप्यति-सुन्दर इति ज्ञापनार्थं एतिन्नरूपणम् । यद्वा । चतुःसमेनाक्तं यदेकमप्यङ्गं तेनैव पूर्वोक्त-

रीत्या धूसरेण सर्वाङ्गप्रतिबिम्बितेन कृत्वा सर्वारोनैव तथा प्रतीतिविषय इत्यर्थः । अत एवाङ्ग-पदम् । वस्तुतस्तु चतुःसमे वक्तव्ये पृथकपृथक् निरूपणेन काभिः कर्पूरम्, काभिरगरु-र्घर्षितः, काभिः कस्तूरिका, काभिः कुङ्कममानीतमिति ज्ञायते । तथा च यैव समागच्छति सैव स्वीयं वस्तु सर्वाङ्गे, काचित् काचिदेकस्मिन्नेवाङ्गे समर्पयतीति तथा। ते(न) नैकरूप इत्यर्थः। ( एतेन 'इन्द्रनीलमणी'त्यादिनामपञ्चकेनार्थकाममोक्षधर्मभक्तिरूपपञ्चपुरुषार्थरूपत्वं भगवत उक्तम् । असैवात्र मुख्यत्वं, नान्येषामिति ज्ञापनाय व्युत्क्रमेण तेषां निरूप-णम् । ) तदनन्तरमानखिशखं शृंगारः कृत इति स्मृत्वा तदेव निरूपयित सुकुञ्जितेत्या-दिना । यद्वा । एवं समुदिते खरूपे निरूपितेपि अतिप्रचुरत्वेन तापस्यानपगमे प्रत्यङ्गवर्णन-मकरोत् । तत्र यद्यपि भगवतः पुरुषत्वेन चरणमारभ्य वर्णनमुचितम् । तथापि तापहरणा-र्थमेतन्निरूपणेन पूर्व दिनविरहतापं दूरीकर्तुं सन्ध्यायां यदा भगवानागच्छति तदा दूरतः प्रथममत्युचमुकुटस्यैव दर्शनम् , तत आननादेर्भवतीत्यधुनापि तथैवागत्य तापं हरत्वित्यभिप्रायेण मुकुटमारभ्य तापहारकमेव स्वरूपं वर्णयति सुकुञ्चितेति। सुष्ठु कुञ्चिता ये कचास्तैर्यस्त उच्चै-र्रुसंश्वारुर्मनोहरः शिखण्डो यस्य स तथा । केशानां कुञ्चितत्वेपि यस्य केशस्य यत्र स्थितस्य सुन्दरत्वं तत्रैव तस्य स्थितिरित्युपसर्गेण सूचितम् । शिखण्डस्य अस्तत्वं तद्वितिमध्यपित-तमूलत्वम् । मूले ग्रस्तोग्रतोपि ग्रासभियेवाग्रत उच्चैर्निर्गतो लसन् जातः शोभित इत्यर्थः । शोभितत्वोत्तया शोभासाधनकुसुमगुञ्जामणिपछवादयः सूचिताः। अत एव चारुः सर्वेषां मनोहरः । एताद्दशः शिखण्डको मयूरिषच्छक्टतमुकुटं यस्येति वराङ्गवर्णनम् । रूपप्राधान्य-वतः पिच्छस्य सर्वोचैर्धारणेनात्र भगवतोपि रूपस्यैव प्राधान्यं पुरुषार्थदानादौ, न तु माहा-त्म्यज्ञानमपीति ज्ञापितम् । अत एव रूपग्राहकचक्षुष्मतामिद्मेव फलमिति 'अक्षण्वता'मिति श्लोक एताभिरेव निरूपितम्। यद्वा । सुकुञ्चितपदेन केशवर्णनम् । कचग्रस्तपदेन कुसुमानाम् , उछसत्पदेन चाकचक्यवद्धञ्जामणीनाम्, तथा चैभिश्वारः शिखण्डो यस्येत्यर्थः । तेषां मुकुटावयवत्वेन तच्छोभाजनकत्वमेव मुख्यम्, न स्वातत्र्येण मुख्यतेति न पृथङ्कामनिर्देशः। शोभाजनकत्वं च कुञ्चितत्वादिधमैरेवेति तेषामुद्देशः। एतेनैतेषां कमोपि ज्ञेयः । प्रथमं कचः, तदुपरि तथाभूतानि कुसुमानि, तदुपरि गुङ्जाः, तदुपरि तच्चन्द्रिका इति ॥ ८ ॥

एवं मुकुटं निरूप्यालकपङ्किस्थकणींपरिभागभूषणे वर्णयति मन्तेति।

# मत्तालिविभ्रमत्पारिजातपुष्पावतंसकः । आननेन्दुजितानन्तपूर्णशारदचन्द्रमाः ॥ ९॥

मत्ता ये अलयः तैर्विभ्रमद्विलासं कुर्वदितस्ततः पतत्प(त)त्रं यत्पारिजातपुष्पं तस्या-वतंसः कर्णाभरणं यस्य स तथा । एतद्रसेनैव मत्ता इति ज्ञेयम् । तथा च तेनैव मत्ता अपि तत्त्यक्तुमशक्तास्तदामोदलम्पटाः मत्तत्वेन चेतस्ततः पतन्ति । तेनाधारस्यापि तथात्वम् ।

१ ज्ञानस्येति पाठान्तरम् । २ प्रेमा०

अवतंसस्य तु तथात्वे महती शोभैव जातेति ज्ञापियतुं विभ्रमत्पदम् । न हि विलासं कुर्व-दशोभितं भवतीति भावः। मत्तालयो विभ्रमन्तो यत्रेति वा । मत्तत्वेन सशब्दत्वं स्वाज्ञानं च ज्ञापितम् । एतेन यथापकृष्टखगानपि सर्वेत्कृष्टपारिजातपुष्पस्य केवलदेवभोग्यस्य तत्रापि स्वकर्णाभरणरूपस्य रसं पाययसि, मत्तानपि तान्न निवारयसि, दोषं च न गणयसि, किन्तु तत्कृतशोभामेव विभिष । तथास्मानिष भवद्रसास्वादजनितमदानधुना तदप्राध्या-ऽतथाभूतान् भवदेकशरणान् स्वयं रसं कुतो न पाययसीति हृदयं ज्ञापितम् । भगवदाग-मनसमये प्रथमतः समुदिताननशोभा एव दग्गोचरेति समुदितमाननं वर्णयति आनने-निद्वति । आननमेव इन्दुस्तेन जिता अधःकक्षीकृता अनन्ताः पूर्णाः शारदचन्द्रमसो येन इति योजना । अयमर्थः । ,असंख्यपूर्णशारदचन्द्रमसां सौन्दर्यमेकैकशः पृथक्कृत्यैकस्मिश्चन्द्रे एव यदि क्रियते, तदा सोऽपि चन्द्रो भगवदाननसौन्दर्यसमानसौन्दर्योऽपि न भवतीति । शरिद गगननैर्मस्यतारादिकृता शोभाऽधिका भवतीति शारदेत्युक्तम् । इन्दुपदेन तापहारि-त्वकुमुद्विकासकत्वरात्रिसुखद्व्यमार्गप्रकाशकत्वरसोदीपकत्वादीनि सूचितानि । तथाच दिवा विरहतापवस्वेन नयनानां कुमुदत्वेन रात्रौ रमणेनान्धकारेऽपि तदर्थं गमनेन च खस्यैतद् हितकारीति भावः सूचितः। एतेनैव परितः स्थितकचोद्रथितकुसुमानां जितानन्तनक्षत्रत्वं द्योतितम् । किञ्च । पूर्वं रयामामृतरसार्णवत्वेन विग्रहस्य निरूपणेन तदुपरिश्यिताननस्य चेन्दुत्वनिरूपणेन उद्यचन्द्रशोभावत्त्वं सूचितम् । तेन गोपीकुङ्कमादिना कुण्डलमण्यादि-त्रभया वा सर्वदा सरागत्वं सूचितम् । श्यामासम्बन्धीति व्याख्याने गोपीजनामृतरसस्यैव अर्णवत्वनिरूपणेन भगवन्मुखचन्द्रदर्शनादेवास्य वृद्धिरिति सूचितम् । विभावकत्वमीष-त्पाण्डुरत्वमप्यनेन सूचितम् । तदुक्तम् । 'वदरपाण्डुवदन' इति । यदा गोप्यो भगवत्सं-मुखमुपविश्य भगविच्छरिस ठठाटादौ वा मुकुटादिनिर्माणश्रमजठादिमार्जनादिकं हस्त-द्वयेन कुर्वन्ति, बन्धविशेषे वा मुखस्य परितो हस्तद्वयमेकं वा भवति, तदात्यछौकिकपरिवे-षशोभावत्त्वं सूचितम् । श्थलविशेषचुम्बने कोकरूपकुचद्वयवियोजकत्वं च । जितत्वनिरूप-णेन यथा पराजितस्य सर्वस्वप्रहणेनातितुच्छत्वं भवति, तथा भगवदाननस्याप्रेऽस्यापि चन्द्रस्य तुच्छत्वं भवतीति ज्ञापितम् , सूर्यस्याग्रे दीपस्येव । एतेनैतच्चन्द्रविरुद्धधर्मवत्त्वं सूच्यते । तेन भगवदाननावछोकनं विना विरहतापेनातिशुष्कतया परस्परं वियुक्तयोः कोकरूपकुचयोस्ताद्द्ययोरेवाननहृद्यकमलयोः दर्शनमात्रेणातिप्रमोद्संश्लेषकारित्वविकासक-त्वाभिसारानुकूलत्वादीनि ध्वनितानि । अत एव जित्वा लाब्छितान् कृत्वा व्यस्जदित्यपि ध्वनिः । यद्वा । आननेन्दुना जिता वशीकृता या गोप्यस्तासु विरहतापनिराकरणेन तथेति । तथा च यथा तरणिजनिततापमेक एवेन्दुर्दूरीकरोति, तथा भगवान् स्वविरहतप्तानां तापद्रीकरणार्थं दर्शनाश्चेषादिनाऽसंख्यचन्द्रवत् शीतल इति भावः ॥ ९ ॥

९ प्रापकेति पाटः ।

# एवं समुदितमाननं वर्णयित्वा प्रत्यवयववर्णनं करोति सार्धपश्चिभः श्रीमदिति । श्रीमञ्जलाटपाटीरतिलकालकरञ्जितः । लीलोन्नतभूविलासो मदालसविलोचनः ॥ १० ॥

श्रीमति ललाटे पाटीरस्य चन्दनस्य यत्तिलकं तेनालकैश्व कृत्वा रक्षित इत्यर्थः । ललाटे तिलकादिकृतैव न शोभा, किन्तु सः **खतोप्यतिसुन्दर इति ज्ञापनार्थ श्रीमत्पदम्** । तिलकं भूमध्यकेशपर्यन्तम् । तत्केवलपाटीरप्रयोगात् श्वेतं पीतं वा । केवलप्रयोगः प्राधान्येन । अलकतिलंकयोः सामानाधिकरण्यनिरूपणेन यथा अलका आकर्ण स्थितास्तथा भूमध्यकेश-पर्यन्तं समानरेखाद्वयात्मकं तिलकं विधाय पुनिस्तर्यक् विचित्ररेखाभिराकर्ण कृतिमिति ज्ञायते । मुखाम्बुजस्य परितः पङ्गचाकारेण स्थिताः कुश्चिताः कचा अठकाः । तथा चैताभ्यां रिज्ञतो, यथा मिल्लिष्टेन वस्त्रं तथेत्यर्थः । प्रोञ्छनमार्जनादिनापि तयोरतयाभावो न भवतीति भावः । यद्वा । तथाभूताभ्यां ताभ्यां कृत्वा रिक्षतः, सर्वेषां रागविषयीभूत इत्यर्थः । यद्वा । तथाभूततिलकश्वासावलकरिश्चतश्चेति कर्मधारयः । अत्रापि रागविषयत्व-मेवार्थः । तथा च रागस्य जीवधर्मत्वेन तत्सारूप्यवन्मधुपत्वं ध्वन्यते अठकानाम् । तेन भगवन्मुखस्याञ्जत्वं ध्वन्यते । तत्र तिलकस्य रेखाणां च पीतत्वेन केसरपरा-गत्वे ज्ञेये । रागविषयत्वनिरूपणेन सरसत्वं ज्ञापितम् । तेषां सरस एव तस्मिन्नास-क्तेरतथाभूते विरक्तेः । अश्वरसुस्थिराणां तथात्वनिरूपणेन च सर्वदा सरसत्वं ज्ञापि-तम् । तेन प्रसिद्धकमलिविलक्षणत्वं ज्ञायते । एतेन यथा सरस एव देशे कमलं तिष्ठति, सर्वदा त्रादुर्भवति च, तथा प्रेमरससरसहृद्येवैतस्यापि प्राकट्यं स्वैर्यं च, नान्य-त्रेति । सर्वदा कोकरूपगोपीकुचसाहचर्यसौगन्ध्यकोमलत्वादीनि च सूचितानि । कमप्राप्तां भ्रुवमाह लीलेति । लीलायां वेणुवादनलीलायामुन्नता या भ्रूस्तस्यां मन्द्रमध्यतारस्वरानुकृ-तिरूपो विलासी यस्य स तथा । अथवा । तदैव सङ्केतस्थलादिसूचनं विलासः । यदा । मिध्याकोप एव लीला । तेनोन्नतायां तस्यां स यस्य तथेति । तदा विलासश्चान्तःकोपा-भावेन किञ्चिद्धास्यं तदभिनयेन च किञ्चिद्धकत्वम् । ठींछयैवोन्नता भूरित्यप्यर्थी ज्ञेयः । न तु कदाचिद्दि कोपेनापि तथेति भावः । यद्वा । लीलायां क्रीडायामतिशयितमदनमदे-नोन्नता या अस्तस्यां बन्धादिसूचनलक्षणो विलासो यस्येत्यर्थः। यद्वा। लीलया रात्रिजनितसु-रतक्रीडया कृत्वा प्रातरुन्नता या भूस्तस्यां विलास आलस्यादिभावो यस्येति । रजनिजा-गरमुकुलायमाननयनयोरतिबलेन विकासने अवस्तदोन्नतत्वम् । यद्वा । लीलासु गोपैः सह कियमाणासु मध्ये उन्नत उत्कृष्टो भ्रुविलासः सङ्केतस्थलादिसूचनं यस्य स तथेत्यर्थः। अत्यार्त्या स्थातुमशक्तौ गोपसहितस्यापि त्रियस्य समीपमागतायां राधायां भ्रुवैव सङ्केतादि-स्चनेन समाधानं कृतवानिति तरस्मृत्वोक्तमधुनापि करोत्विति हृद्येन स्वस्थतदेव हित-मिति सर्वेत्कृष्टस्वनिरूपणमस्मिन्। क्रमप्राप्ते नेत्रे वर्णयति मदेति । असङ्ख्यगोपीमुखा

म्भोजमधुपानजातो यो मदस्तद्युक्ते तेन वा अलसे विलोचने यस्येत्यर्थः । तदेकपरतातिरि-क्तकार्याक्षमत्वमप्यलसपदार्थो ज्ञेयः । तेन भगवन्नयनयोः सततं गोपीपरत्वं गोपीनां चाति-सरसत्वं सूच्यते । यत्र नयनाभ्यामपि दूरतोपि पाने मदजनकत्वं, तत्र साक्षादधरादि-सुधापाने किं वक्तव्यमिति निगूढाशयः। अत एव 'वहु मनुते ननु ते तनुसङ्गतपवनचितिमपि रेणुं 'त्वमसि मम जीवन'मित्यादीनि जयदेवोक्तिष्वपि वचनानि विलसन्ति । न च कविचातुर्यमेव तत्रेति वाच्यम् । तस्य वस्तुन एव तथात्वात् । किञ्च, महतामेव कृतसुकृ-तानां भगवदनुगृहीतानामेवात्र विश्वासेन वहिर्भुखस्याविश्वासेपि न नः कापि हानिः । खेद-मात्रं परमिति संक्षेपः । यद्वा । मदो गोपीनां मानस्तस्मिन्नलसे अक्षमे विलोचने यस्येति । पूर्वमेव परं मानादिः। भगवदृष्टिपातमात्रेणैव विगतमानाः सर्वाः भवन्तीति तथा। यद्वा मदो गर्वस्तेन चालसे विलोचने यस्येति । मध्यमपदलोपी । गर्वो लोचननिष्ठ एव । स च कमलखञ्जनमदनजयेनेति भावः । यद्वा । मदालसा गोप्यस्ता विलोचनयोर्विलोचने वा यसेत्यर्थः । यदा स्वयं मिथ्याकृताविधना भगवता ठीठासङ्केतस्थठस्थेन दूतिकायां प्रेषिता-यामि गोप्यो न मन्यन्ते, तदा तिहरहेण सर्वत्र गोपीदर्शनेन तथा। तदुक्तं केनचित् 'पर्यङ्के से'त्यादिना 'सा सा सा सा जगित सकले कोयमद्वैतवाद' इत्यन्तेन पद्येन । एतेन तदा तादशो भवानधुनास्मद्वियोगं भवद्विरहजसन्तापं चास्माकं कथं सहत इति हृदयं सूचितम् ॥ १० ॥

अत्र क्रमप्राप्तयोरिष नयनयोः स्मृतावनयोः सौन्दर्यातिश्वयस्य प्रार्त्दष्टत्वेन तत्साम-यिक एव ते वर्णयित । तदा च प्रथममालस्थेन तयोर्मुकुलितत्वेन पश्चादीषत् प्रस्तदृष्टित्वेन पूर्वं तादृशे ते वर्णयित्वा दृष्टिं वर्णयित आकर्णेति ।

# आकर्णारक्तसौन्द्येलहरीद्दष्टिमन्थरः। घूर्णायमाननयनः साचीक्षणविचक्षणः॥ ११॥

आकर्णारकेत्यत्र कर्मधारयो नयनवाचकत्वं च ज्ञेयम् । तथा च कर्णावधिके ईषद्रके ये छोचने तत्सौन्दर्यछहरीरूपैव या दृष्टिः सा मन्थरा अल्पगतिमती यस्रेत्यर्थः । अत्र सौन्दर्यस्यैव हृदि स्थितत्वेन तत्र चोक्तधर्मद्भयस्यैव प्राधान्यमिति तयोरेव ग्रहणं, न नयनयोः। दृष्ट्या छहरीत्वनिरूपणेन सौन्दर्यस्य समुद्रत्वं ध्वनितम् । तेन सौन्दर्यस्य निःसीमत्वं, दृष्ट्याश्च सरसत्वं ज्ञापितम् । यत्र दृष्टिः पतित तं देशं शीतछं यथास्थितं सरसं च करोतीति सूचितम् । तरङ्गश्चन्दं पुछिङ्गं विहाय स्त्रीछङ्गछहरीपदप्रयोगेणान्तरङ्गकार्यकरणं स्वसजाती-यत्वेन स्त्रीष्वेतस्या दृष्टेः ( यथा पातनं ), न तथान्येष्वपीति ज्ञापितम् । एतेन दूतीत्वं दृष्टेः गोपिकासमानयने सूचितम् । अत् एव गोप्यो भगवदृष्टिपोतमात्रेण तद्वश्चगः सत्यो भजन्ते व्रजनाथम् । न दृतिकान्तरप्रेषणमपेक्षन्त इति निगर्वः । तेन भगवदङ्गिकदेशसौन्दन

१ प्रकृत्तेरिति पाठः ।

र्थेंकदेशेनैव यत्र सर्व विहाय गोप्यो भजन्ते, तत्र सर्वाङ्गसौन्दर्य दृष्ट्वा भजने किं चित्र-मिति भावः । सौन्दर्यलहरीत्वनिरूपणेन यथा दुग्धाम्भोधितरङ्गा दुग्धरूपा एव, तथा दृष्टिरपि सौन्दर्यरूपैवेति सूचितम् । पूर्वभावयोग्यमन्थरपदस्थान्ते निरूपणेन रात्रिजागर-णादिना भगवान् परं तूष्णीं तदा तिष्ठति । नयने तु तादृशगत्याप्यनेकं कार्यं कुरुत इति सुचितम् । लहरीपदेन प्रान्तदृष्टिः सूचिता । लहरीणामन्धिप्रान्तयोरेव भावात् । यद्वा । पूर्वोक्तलहरीरूपा या दृष्टिगीपीनां सा मन्थरा येन स तथा । नयनवर्णनप्रकरणत्वाद्यदा भगवन्नयनदर्शनानन्तरमेवातिसौन्दर्यवशेन तत्रैव गोपीदृष्टिः खगितासीत् तत्स्मृत्वेद्मुक्तमिति ज्ञेयम् । गोपीनयनानि भगवन्नयनभावापन्नानीत्यपि सूचनार्थं भगवन्नयनवर्णनप्रकरणे तासां नयनवर्णनम् । स्वभावचपला अप्यशक्यस्थिरत्वा अपि तद्दष्टयो यत्र मन्थरा भवन्ति तत्रान्येषां का वार्तेति । भगवत्यलौकिकधर्मवत्त्वं लहरीपदेन सूचितम् । भगव-दृष्टिवर्णनपक्षेपि तादशी दृष्टिर्मन्थरा यस्येत्यत्र तासां भगवानिव मन्थरत्वहेतवो गोप्य एव । तथाचारादुक्तालौकिकधर्मवत्त्वमेतास्वपि सूचितमिति संक्षेपः। यद्वा आकर्णा भगवतः कर्णपर्यन्तं वर्तमानां या गोप्यस्तासु रक्ता चासौ ताद्दशी दृष्टिश्चेति कर्मधारयः । कर्णपर्यन्तं वर्तमानत्वं विपरीते । तथा च तत्कालीनसौन्दर्यलहरीरूपा रतिरभसवशेनातिचञ्चला या दृष्टिः सा भावाधिगमसमये मन्थरा यस्येत्यर्थः । एवं भोगावसानसामयिके नयने वर्ण-वित्वा तदुत्तरसामविके वर्णयति घूर्णायमानेति । अतिशयेन गोपीसहस्रसम्भोगरसासव-पानेनैव तथात्वम् । तत्त्वं च पक्ष्ममध्य एवेतस्ततः सालस्यगतिविशेषवत्त्वमेव । यद्वा । घूर्णा घूर्ण(वर्त)माना मानवत्यो गोप्य इति यावत् । ता अयमाना गतिमत्यो येन स तथा । मान-समयेपि यदैव भगवन्नयने पश्यन्ति, तदैव स्थातुं न शक्कवन्ति, तेन मानाचलन्ति, निरभिमाना भवन्तीत्यर्थः । भगवन्मिलनार्थं गतिमत्यो भवन्तीति वा । क्षणानन्तरं भगवान् किञ्चिद्दष्टिष्टं प्रसारयतीति मत्वाह साचीक्षणेति । साचीक्षणमीषद्वकेक्षणं, तेन कृत्वातिविरुक्षणोऽशक्य-निवचनतत्कारीनसौन्दर्य इत्यर्थः । यद्या । तादशेन कृत्वा विगतानि रक्षणानि चेष्टादीनि चिह्नानि येन स तथा। एतादृशनयनदर्शनानन्तरमेव सर्वे निचत्रिता भवन्तीति तथा। यद्वा । साचिः अल्पमीक्षणं यस्मिन्समये स श्रातःसमय इति यावत् । तदा कजलकुङ्क-मरेखादिना विशिष्टानि रुक्षणान्यङ्गानि यस्य स तथेति । तदैव विरुक्षणोऽश्वक्यनिर्वच-नसौन्दर्भ इति वा । यद्वा । साचीक्षणपदेन पूर्वन्यायेनान्धकाररात्रिरुव्यते । तथाच तस्यां वेः पक्षिणो मयूरादेर्रुक्षणं तद्वत् कूजनं यस्येत्यर्थः । एतच यदा दिवसे कृतसङ्केतो रात्रौ तादशनिविडनिकुञ्जस्थो गोपीः प्रतीक्षते भगवानेताश्य नीलनीव्यादिपरिधानेन सञ्जीभूता गृहादागच्छन्यो राज्यन्धकारेण गहनवनत्वेन च तत्थ्यठं ज्ञातुमशक्ता भवन्ति, तदा भगवानन्याज्ञानार्थं कृतसङ्कतमेव मयूरादिरवमनुकरोतीति तथा। तदैव तादशाया-सेनाप्यस्मदिष्टकारी, अधुना कुतो नेति भावः। मार्गप्रापणनयनकार्यकरृत्वेन कूजनादेर्नय-

नत्रकरण एवोक्तिः । यद्वा । मानेनेषद्रकेक्षणा या गोप्यस्तासु विरुक्षणोतिचतुरो मानापनोद-नादावित्यर्थः ॥ ११ ॥

तत्सामयिकीं स्वावस्थां समृत्वाह अपाङ्गिति ।

अपाङ्गेङ्गितसौभाग्यतरलीकृतचेतनः। ईषम्मुद्रितलोलाक्षः सुनासापुटसुन्दरः॥ १२॥

अपाङ्गः स्वभावेनेषद्वननयनाञ्चलेक्षणं तद्रप्रमेव यदिंगितं चेष्टितं, तेन यत्सौभाग्यं सौन्दर्य, तेन तरलीकृता चेतना सर्वेषां चैतन्यं येन स तथा । एतादृशसौन्दर्यदर्शनानन्त-रमत्यार्त्या प्राप्त्या च मूर्च्छायामपगमस्ततिश्चिरेण तदपगमे समागम एव तरहत्वं चेतनायाः । यद्वा । अपाङ्गानां यदिंगितं सुरतेच्छारूपभावविशेषज्ञापकालसवलितत्वादिः। स एव यत्सोभाग्यमस्माकं गोपीनां, तेन तरलीकृताः पूर्वसिद्धपातित्रत्यकुलधर्मादिशून्याः कृता यास्ता एव तासां चेतनः प्राणरूप इत्यर्थः । एतेन भगवत्प्राप्तावेव तासां जीवनं, नान्यथेत्युक्तं भवति । अत एवान्तर्गृहगतिजातप्रतिबन्धानां तासां तथा । अत एव ताभिरप्युक्तं 'भवदायुषां न' इति । यद्वा । तरलास्तरङ्गास्तद्वांस्तरली समुद्र इत्यर्थः । तथाचापाङ्गेंगित-रूपो यः सौन्दर्यसमुद्रस्तेन कृता चेतना येन स तथा । भगवद्विरहेणापगतचेतनासु गोपीषु भगवानागत्य यदैव तादशापाङ्गेन निरीक्षते, तदैव सर्वासां चैतन्यं भवतीति तथा । कृतपदेन अस्याश्चेतनाया नृतनत्वं ध्वन्यते । यद्वा । अपार्ङ्गेगितश्च सौभाग्यश्चेति द्वन्द्वः । ताभ्यां तरलीकृता चेतना बुद्धिर्येनेत्यर्थः । प्रातरन्यगृहादागते भगवति मानेन अहं न विद्वामि किञ्चिदिति कृतायामपि बुद्धौ भगवदपाङ्गसौन्दर्याभ्यां बुद्धस्तथा न स्थैर्य भवतीति तथा। यद्वा । अपगतमङ्गं यस्य सोपाङ्गोनङ्ग इति यावत् । तथाच तत्सम्बन्धि यदिंगितं कीडा-रूपचेष्टितं तेन जनितं तद्र्पमेव वा यत्साभाग्यमस्माकं तस्मिन्सति तरलीकृता चेतना सावधानता येनेत्यर्थः । महासुरतकीडाभिरतिश्रान्तानां रजनिजागरजनितनिद्रास्खलद्भतीनां गोपीनां न तथा सावधानतेति तथा । एवमुरुधा नयनसौन्दर्ये निरूप्यमाणे यदा कदाचि-दिखलगोपीसदस्युपविश्य बाहुप्रसारादिना हास्यं कुर्वन् लीलया हास्यविशेषार्थं तासु सन्तोषार्थमीषन्नेत्रे निमील्येतस्ततो गोपीरपश्यत्तदा सौन्दर्यविशेषोनुभूत इति तत्समृत्वाह इंचिदिति । अल्पमुद्रिते लोले चञ्चले वाक्षिणी यस्य स तथा । यद्वा । ईषम्मुद्रितत्वं सुरतान्ते ठोठत्वञ्च नितम्बिनीकदम्बस्य 'श्लिष्यति कामपी'त्यादिगीतोक्तप्रकाररमणे । तथा चेषनमुद्रिताक्षो होलाक्ष इत्यक्षपदावृत्त्या नामद्वयं पर्यवस्यति । यद्वा । होला लक्ष्मीः शोभेति यावत् । अग्रिमपदं भावप्रधानम् । तथाचेषन्मुद्रितत्वकृता या शोभा तद्यक्ते ते यस्रेत्यर्थः । दीर्घनयनयोरीषन्मुद्रणेधिका शोभानुभवसिद्धाः । यद्वा । पूर्वमनागतासु गोपीषु रहसि तासामागमनसमये मिथ्याशयनं विधायोपरिसूक्ष्मवस्रं गृहीत्वेषन्निमील्य नेत्रे तासामज्ञानार्थमेताः किं करिष्यन्ति किं विद्ष्यन्तीति ज्ञा(प)नार्थं तादश एव ठोठाक्षो भव-

तीतस्ततः पश्यित, तदा भगवन्तं शयानं मत्वा खरहःकथामन्योन्यं चुम्बनाश्चेषादिकं च कुर्वन्ति । तदा भगवानकस्मादुत्थाय निद्रां मत्वा खचुम्बनं कुर्वाणां काञ्चिद्धृत्वा चुम्बित, ताभिरन्योन्यमुक्तं चानुवदित, तदा सर्वासामन्योन्यक्षणपूर्वः सबीडहासयुक्तो महान् रस उत्पद्यत इति तत्समृत्वोक्तमिदम् । यद्या । यदाञ्चलेनेषदाच्छन्न ईषत्प्रकटे राधाहृदयप्रदेशे सित भगवान् वारवारमपश्यत् । तत्समृत्वोक्तमीपन्मुद्रितेति । ईषदाच्छन्ने गोपीहृदयमण्डले लोलाक्ष इत्यर्थः । क्रमप्रासां नासिकामाह सुनासेति । शोभने ये नासापुटे ताभ्यां कृत्वा सुन्दरोतिमोहन इत्यर्थः । शोभनत्वं कनकस्तितमुक्ताफलवक्तं, साम्योन्नतत्वे च, पुटपदेन पण्द्वयकृतं रसद्रव्यस्थापने पाने वा साधनीभृतं वस्तूच्यते । इह च तत्त्वनिरूपणनोभयपा-र्श्वावयवयोरत्र पणत्वं तद्वत्पत्तल्वञ्च नासायाः सौन्दर्यामृतस्थानभूतत्वञ्च ध्वन्यते । अत एव तत्कृतं सौन्दर्यमेव निरूपितमंत्रे ॥ १२॥

एवं सौन्दर्ये निरूप्यमाणे कदाचितपूर्व नासामुक्ताफलकुण्डलप्रभाभ्यामितश्चितसौन्दर्य द्वा सहजसुन्दरे गण्डमण्डले चुम्वनमकरोत्तत्समृत्वा अधरातपूर्व गण्डमण्डलं निरूपयित । एतस्य च कुण्डलतत्प्रभाव्याप्तत्वेन तयोश्च कर्णस्थत्वेनैकस्मरणे सम्बन्धित्वेन त्रयमिष समृत्वाह गण्डेति ।

#### गण्डप्रान्तोस्रसत्कर्णमकराकृतिकुण्डलः। प्रसन्नानन्द्वदनो जगदाह्यदकाननः॥ १३॥

गण्डयोयीं प्रान्तदेशी तत्रोहसदेदीप्यमाने कर्णसम्बन्धिमकराकृतिकुण्डले यस स
तथा। कर्णविशेषणं वोह्यसपदम्। तेन कर्णयोः कुण्डलकृतेन न शोमा किन्तु स्वतोप्यतिसुन्दरं त इति ज्ञापितम्। यथा नयनयोरतिसरसत्वं न तथा कर्णयोरिति तथान्यत्राननुभवेन कस्यचित् कुबुद्धिः स्थात् तन्मा भूदिति कर्णयोर्मकराकृतिकुण्डलधारणम्। तेषां सरस
एव देशे स्थितस्तत्सान्यवतोस्तयोः सततं तत्र स्थित्या तयो रसमयत्वं ज्ञाप्यते। तेन यथा
नेत्रमात्रदर्शनेपि महात्रसस्तथा कर्णयोरपीति भावः। ततश्चम्बनेनातिप्रसन्नस्य भगवतः तादशमाननं दृष्ट्वात्यानन्दिता स्वयमप्यभूदिति तत्स्मृत्वाह् प्रस्तेन्नति । प्रसन्नमानन्दरूपं च
वदनं यस्य स तथेत्यर्थः। कदाचित्स्वस्य कृतापराधत्वेपि भगवदाननं प्रसन्नं दृष्ट्वा आननिरस्ता। यद्वा। प्रकर्षेण सन्नाः स्क्ष्माः कृता इति यावत्। तथा चैतादृश्यो या गोप्यस्तासामानन्दरूपं वदनं यस्यत्यर्थः। विरहेणातिकिर्शितानां तासां भगवन्मुखावलोकनेनैव
महानानन्द उत्पद्यत इति तथा। तेन प्रकृतीपयोगीदं नाम। यद्वा। प्रसन्नः प्रकट इत्यर्थः।
तथाच तादृशानन्दरूपमेव वदनं यस्य स तथिति। यद्वा। प्रसन्ना या गोपिका तथानन्दयुक्तं वदनं यस्य स तथा। यदा कदाचित्पर्वं समयबन्धं कृत्वान्यत्र समग्रां निशां नीत्वा
प्रातः समागते भगवित मानादिनाप्रसन्नायामिव जातायां भगवता 'वदसि यदि किञ्चदपी-'

त्यादिगीतार्थानुकरणेन कृते मानापनोदने पूर्ववदुत्पुछ्वदना प्रकटानुरागाभवत्तदा भगवानप्यानन्दितोभवदिति तत्स्मृत्वोक्तम् । अधुना मत्प्रार्थनायामपि कृतो न करोतीति भावः ।
एवमेतादशस्मरणेनातिसन्तापे जातेऽत्यातां तदपगमिन्छन्ती भगवदाननस्यैव चन्द्रत्वं निरूपयति । एतदेव मम तापापहारि, न त्वन्यदपीत्यभिप्रायेण । अत एव न पौनरुक्तिदोषः ।
जगदिति । जगतः सर्वस्यैवाह्वादकर्तृ आननं यस्य स तथा । सर्वेन्द्रियान्तःकरणव्यापकानन्दिवशेष आह्वादः । अस्य सर्वत्रैवतत्कर्तृत्वं कोकरूपगोपीहृद्यसंश्चेषकत्वेन, गोपीमुखकमलादिविकासकत्वेन, रात्रावि वृन्दावनस्थकोककमलाद्यानन्ददातृत्वेन, तेन प्रसिद्धचनद्रादितश्यः स्चितः । तस्मिन्नेव तदभावात् । एतेन यथा स तदर्थमेव सष्टस्तथा भगवन्मुखचन्द्रोस्मदाह्वादनार्थं प्रकटः, स चेत्स्वकार्यं करिष्यति, न तदा स्वावतारप्रयोजनमपि न सेतस्थतीति भावः । एतदेवोक्तं 'व्यक्तं भवानि'ति श्लोकेन 'वजवनौकसामि-'
त्यादिना च । जगत आह्वादो येन ताद्य वाननं यस्येत्यर्थः प्रकरणविरोधादुपेक्ष्यः ॥१३॥

एवमाह्वादकत्वेन चन्द्रत्वं तस्मादितशयश्च निरूप्य अतः परं प्रकाशकरवेनापि तद्द्रयं निरूपयति सुस्मेरेति ।

#### सुस्मेराधृतलावण्यप्रकाशीकृतिदिङ्मुखः । सिन्दूरारुणसुस्मिग्धमाणिक्यदशनच्छदः॥ १४॥

सुस्मेरैरतिसुन्दरैर्मदनचन्द्रादिभिराधृतं यहावण्यं सौन्दर्यं प्रकरणान्मुखारविन्दस्यैव नेन प्रकाशीकृतानि प्रकाशयुक्तानि कृतानि दिङ्मुखानि दशापि दिशो येनेत्यर्थः । चन्द्रादिकृतप्रकाशयुक्तान्यपि तानि भगवन्मुखारविन्दतादृशप्रभयैव तादृशतद्यक्तानि भव-न्तीति ज्ञापनार्थं सुस्मेराधृतेति विशेषणम् । अन्यथा ठावण्येत्याद्येव वदेत् । दिङ्मात्रे वक्तव्ये मुखोक्तया तासामपि स्त्रीत्वेन यत्र तासां मुखानि प्रकाशयुक्तानि करोति तत्रास्माकं मुखानि कुतो न करिष्यतीति भावः सूचितः । तेन स्त्रीणामेव हितकारीति सूचितम् । तेन खस्य भगवत्संगाशालतावलभ्बनकदम्बविटपीयतीदं नाम । यद्वा । सुस्मेरैः पूर्वेक्तिरेव आ ईषद्धतं ठावण्यं यस्य तत्तथा । तथाच प्रकरणात्तादृङ्मुखारविन्देनेत्यप्रे पूर्ववत् । मन्मधादयो भगवन्मुखारविन्दसौन्दर्यकोट्यंशांशधारणेन लोकेतिसुन्दरा इति कथ्यन्त इत्यर्थः । एतेन तमिस्रायामपि रमणे भगवतो विभावकत्वेनापि न चन्द्रस्यापेक्षेति सुचितम् । यद्वा । सुस्मेरा गोप्यस्ताभिः कृत्वा यद्भगवता स्वस्मिन् धृतं लावण्यं तेन तथेति । गोपीजनवेष्टितस्य गोपीकृतशृंगारस्य तत्सम्भोगजनितकुङ्कमकजलादिरेखावतो वा यहावण्यं तदत्र विवक्षितम् । यद्वा । सुस्मेरानिमित्तं यद्वतं ठावण्यमित्यर्थः । तथाचो-क्तम् 'तासामाविरभूदि'त्यनेन । 'अनुत्रहाय भक्तानामि'ति स्होकेन च । यद्वा । पूर्वना-म्नाह्वादस्मरणेन कदाचिद्भगवान् राधिकामिलनाह्वादेन सहासवदनोभूत्तत्सामयिकं स्मृत्वाह सुर्सेरेति पूर्ववत् । अत एव प्रकाशवर्णनम् । अत एव तदा दन्ताः प्रकटा दृष्टा इत्यधरश्र

तथा दृष्ट इति तदेवाह सिन्द्रेति । स्तिग्धानि चिक्कणानि शोभनानि सेहविषयाणि वा यानि माणिक्यानि आरक्ता मौल्यमणिविशेषाः तत्सदृशानि यानि दशनानीत्यन्तेन दशनवर्णनम् । तथा च सिन्द्रवदरुणः सुस्तिग्धमाणिक्यदशनानां छद आच्छादकोऽधरो यसेत्यर्थः । यद्वा । सिन्द्रेत्यादिपदान्युभयत्र सम्बध्यन्ते । तथाच पूर्वोक्तरूपाणि दशनानि तच्छदश्य यसेत्यर्थः । अधरे माणिक्यदृष्टान्तश्राक्षकचक्येन । एतेन यथा मणिः प्रियः सर्वस्थापि, परन्तु मर्मज्ञोस्य कश्चिदेवैतद्वार्ताभिनिविष्टः परीक्षकजनः, तथा भगवानपि प्रियः सर्वस्थ, परं मर्मज्ञा महासुरतसञ्चातदन्तक्षताधरपाना गोप्य एवेति सूचितम् । तेन स्नेहाति-शयोपि सूचितः । सिन्द्रदृष्ट्यान्तेनैतद्रहिताया दुर्मगात्वं सूचितम् । यद्वा । सिन्द्रारुणो यः अवरः तस्मिन् स्निग्धः स्नेहवत्यो गोप्य इति यावत् । तासु माणिक्यरूपदशनानां छदः समृहो यस । दशनानि तच्छदश्य यस्येति वार्थः । अत्र माणिक्यपदेन यथा माणिक्या-भरणैरिधका शोभा, तथा दशनाधरचिह्नैरपीति सूचितम् ॥ १४ ॥

एवं भगवता कियमाणे राधया सीत्कारे कृते 'व्यथते कि'मिति यदाववीद्भगवां-स्तदा तस्मादप्यधिकं सुखमनुभूतमिति तत्समृत्वाह पीयूषेति ।

### पीयूषाधिकमाध्वीकसूक्तः श्चितिरसायनः । त्रिभङ्गललितस्तिर्यग्यीवस्त्रैलोक्यमोहनः॥ १५॥

पीयूषादमृतादप्यधिकं मधु यस्मिन्नेतादृशं तद्र्पेव वा शोभनोक्तिर्यस्थेत्यर्थः । पीयू-षादाधिक्यं तदसाध्यसाधकत्वम् । एतदेव 'सिज्ञाङ्ग न' इति श्लोके निरूपितम् । 'खदङ्ग-सङ्गामृतमात्रे'ति । 'एतावत्यतनुज्वर' इति च गीतगोविन्देपि निरूपितम् । देवामृता-साध्यानङ्गजीवनत्वं च स्पष्टम् । उक्तौ शोभनत्वं भगवतोचारणे कियमाणे दरप्रकटरद-प्रभापङ्कचा नवमणिमयतोरणशोभावत्त्वम् । मङ्गल एव तोरणविधानात् । एवमुक्तिस्मृतौ यदा कदाचिद्धिरहेण मूर्छितासु गोपीषु भगवानागत्य मधुरया गिरा तामपाकरोत्। तत्समृत्वाह श्रुतीति । श्रुतिः श्रवणेन्द्रियं तत्सम्बन्धी रसायनो महौषधरूप इत्यर्थः । यद्वा। पीयूपेत्याचेकमेव नाम । तथा च तादशोत्तया गोंपीनां श्रुतिषु तथेत्यर्थः । यद्वा, सूत्तया माध्वीकत्वनिरूपणेन मुखस्यातिसरसकमरुत्वं ध्वन्यते । तादृशस्य तस्य सभ्रमरत्वनियमेनात्रापि नयनचुम्बनसञ्जातनीलिमाधरत्वं सूच्यते । अत एवावधि कृत्वान्यत्र गते भगवत्यत्यार्त्वा मूर्छितायां तस्यां प्रातस्ताद्य आगत्य वचनैरेव समाधत्त इति महौषधरूपत्वमपि सङ्गच्छते। तादृशसूक्तिरूपो यः श्रवणसम्बन्धी रसस्तस्यायनरूप इति वार्थः । पुछिङ्गप्रयोगश्छान्दसः । एवं सूक्तिनिरूपणे रासपूर्वकालीनप्रथमागतगोपीविषयां 'खागतं वो महाभागा' इत्या-द्युक्तिं भगवतः सस्मार, तदा च भगवान् वचनेन निवर्तयन्नपि तत्कालीनत्रिभङ्गखरूपेण मोहयित्वा खकीयाः कृत्वा रसं दत्तवानिति तथैवाधुनापि करोत्वित्यभित्रायेण तदेव खरू-पमाह जिभक्कलित इति । त्रिष्वक्षेषु श्रीवाकटिचरणेषु यो भङ्गोन्यथाभावः, त्रिघा वा ३ प्रेमा०

भङ्गस्तिभङ्गस्तेन छिलेतोतिसुन्दर इत्पर्थः । तदा वेणुनाद एवातिभरेण तस्य च वामपरावृत्तस्य स्त्रीमोहकत्वेन तदा तथैव भगवता कृतत्वेन तत्र च ग्रीवायास्तिर्यङ्नियमेन तत्कृतशोभा-तिशयं स्मृत्वाह तीर्घग्रीव इति । अत एव श्रीभागवते 'वामबाहुकृतवामकपोल' इत्यादिना देवस्त्रीमोहको वामपराष्ट्रत्त एव वेणुनादो वर्णितः। ननु द्वयोश्चतुर्षु वाङ्गेषु भिक्ततं न कुत इत्याराङ्क्य त्रिमङ्गतात्पर्यरूपं नामाह त्रीलोक्यमोहन इति । अत्राय-मर्थः । लोकत्रयरूपाङ्गत्रयेन्यथाभावसम्पादनेन लोकत्रयस्यार्यमार्गरूपपूर्वरूपत्यागरूपान्यथा-माव एव सम्पाद्यते । अपि च । त्रिष्वप्यङ्गेष्वेकैकमप्यङ्गं त्रैलोक्यस्यापि तथा करणे समर्थम् । तथाहि । त्रयीरूपत्रिवलीवत्कण्ठेन्यथाभावसम्पादनेन त्रैलोक्यस्यापि त्रयीनिरू-पितकर्ममार्गत्याजनम् । निर्गुणोपासकसमाधिरूपकटिनाभ्योस्तथात्वसंपादनेन तस्य ज्ञानमार्ग-त्याजनम् । अतिसूक्ष्मतया शून्यतायामेव तद्रपतेति न भागवतविरोधः । मर्यादा-भक्तिरूपदक्षिणचरणकमलस्य अन्यथाभावसम्पादनेन पुष्टिरूपसुस्थिरवामपदाश्रितीकरणेन च मर्यादारूपविहितभक्तित्याजनं पुष्टिरूपकामादिमार्गेण भजनं च सम्पाद्यते । अत एव गोपीनामेवार्थ इदं खरूपं प्रकटीकृतमिति ज्ञेयम् । अन्यत्र मर्यादादित्यागाभावात् । अनेन खरूपेणान्येषामपि मनोहरणं तु यथा कामिनी कामुकानुरञ्जनार्थमेव मृगमदलेपं कुरुते, नान्यार्थं, परन्तु तस्यात्रतिबध्यस्वभावत्वेन गन्धः सखीनामप्यनुभूतो भवति, परं तद्भोक्ता स एव तथेति निगर्वः ॥ १५ ॥

एवं खमोहकरूपमुत्तवा तत्सहायीम्ताधरामृतसहितवेणुनादं वर्णयति कुश्चिताधरेति। कुञ्चिताधरसंसिक्तकूजद्वेणुविनोदवान्। कङ्कणाङ्गदकेयूरमुद्रिकाविलसङ्कजः॥ १६॥

कुञ्चितो योधरस्तेन सम्यक्सिक्तः, अत एव कूजन् शब्दायमानो यो वेणुस्तस्मिन्ये विनोदा विविधम् च्छनादयस्तद्वानित्यर्थः । वादनप्रकारिवशेषेण कासाञ्चिदाह्वानं कासाञ्चिन्मोहनं कासाञ्चिज्ञाद्वानं कासाञ्चित्तेतन्यमिति ता विनोदशब्दार्थः । तदुक्तं 'निशम्य गीतं तदनङ्गवर्धनिन'ति 'कुजगितं गमिता न विदामः' 'अस्पन्दनं गितमतां पुरुकस्तरूणा-मि'तादिना च । अधरस्य सेककरणत्विन्द्रिपणेन अमृतत्वं ध्वनितं, सेकस्य द्रवद्रव्यसा-ध्यत्वात्। अत्रान्यस्य तस्यासम्भवेन तत्त्वमेव निष्प्रत्यह्म्। स्वयं साक्षात्सिक्तवेणुजनितशब्द-श्रवणेनाप्यस्मास्विप सार्द्रताकरणं सेके सम्यक्तवम् । यथा कोकिरुदिकूजनेन रसोद्वोधो रसशास्त्रसिद्धस्तथा वेणुनादेन तद्वोधोस्मदनुभवसिद्ध इति कूजत्यदप्रयोक्तया भावः । मोहन्सहायत्वेन अस्य निद्धपणेन अस्मदादीनामेवं मोहने भगवतो न कश्चित्प्रयास इति ज्ञापनार्थं विनोदपदम् । एवं वेणुं वर्णयित्वा तदाधारं वर्णयितः कङ्कणिति । कङ्कणोपर्य-ङ्गदं तदुपरि केयूरमिति क्रमः । मुद्रिका अङ्गुरुधाः । आदिपदेन नखशुक्तिकोच्यते । तस्या गोप्यत्वात्तथोक्तम् । तथाचैभिर्ठसन्तौ शोभायमानौ भुजौ यसेत्तर्थः । अङ्गुल्यादीनां

भुजावयवत्वेन मुद्रिकाणामि तच्छोभाकरत्वमुक्तम् । यद्वा । एवं वेणुवर्णने यदा कदाचि-द्वगवान् वेणुना स्वनामैव गृहीत्वा समाह्वयत् , तदा तच्छुत्वा रहस्यागत्य भगवद्वजयोः स्वभुजौ धृतवती, भगवांश्च राधाभुजयोः स्वभुजौ, तदा स्वकीयैभगवदीयश्च कङ्कणाङ्कदादि-भिरितशोभा भगवद्वजे दृष्टेति तत्स्मृत्वाह कङ्कणोति । तेन कङ्कणादीन्यत्र गोपिकाया उच्यन्ते । एवं कमोपि सङ्कच्छते । बाहुमध्यस्थकेयूरोपिर तस्या मुद्रिकादेः स्थितेः, अत्र आदिपदेन सुवर्णकङ्कणकाचकङ्कणनस्वश्चक्तित्रभृतयो मद्वदयस्था अनेक उच्यन्ते । तेन सुप्रुक्तं स्वसद्धुज इति । यद्वा । मुद्रिका आदिर्येषां ते तथेति । तद्वणसंविज्ञानो बहुव्रीहिः। तथाच कङ्कणाङ्कदकेयूराश्च ते मुद्रिकादयश्चेति कर्मधारयः । तेन भगवदीयत्वपश्चेपि नाकमः ॥ १६ ॥

तदा क्रमेण कौस्तुभादेर्दष्टलात् क्रमेण तद्वर्णयति स्वर्णसूत्रेति । स्वर्णसूत्रसुविन्यस्तकौस्तुभामुक्तकन्धरः । मुक्ताहारोस्रसद्वक्षःस्फुरच्छीवत्सलाञ्छनः ॥ १७॥

सुवर्णमयस्त्रेण सुष्ठ विन्यस्तो यः कौस्तुमो मण्याभरणं तेनामुक्ता व्याप्ता कन्धरा स्कन्धमागो यस्तेत्वर्थः । तादशकौस्तुमयुक्ता आसमन्तान्युक्ता विशाला च सा यस्ति वा कर्मधारयः । यद्वा । पूर्वं स्वर्णस्त्रेण सुविन्यस्तो यः कौस्तुभः पश्चात् रतिसमये एतज्ञनि-तान्तरायासिहण्णुतया उत्तारितत्वात्तेन आसमन्तात् मुक्ता त्यक्ता कन्धरा यस्य स तथिति । सुक्ताहारेति । मुक्ताहारेस्तु वेरतिशयेन लसत् शोभायमानं यद्वश्चस्तस्मिन् स्फुरन्ती या श्रीः तद्वत्सरुष्ट्रं लाक्कनं यस्य स तथा । यद्वा । मुक्ताहारोल्लसद्वश्चसा स्फुरन्ती या श्रीः तद्वत्सरुष्ट्रं लाक्कनं यस्य स तथा । यद्वा । मुक्ताहारोल्लसद्वश्चसा स्फुरन्ती या श्रीः तद्वत्सरुष्ट्रं शेल्यां । यथा सा भगवन्नखपदाद्विह्नतवक्षाः, तथा भगवानि तन्नखपदकुङ्कमकञ्जलाद्वेस्त्रथेत्वर्थः। स्वकन्धरधृतवाहोः स्मृतावस्रोक्तत्वात्तदा चराधाकरस्पर्शजनितरोमाञ्चानन्दा-दिना निसर्गत एव किञ्चिदुच्छूनावधिकं तथा भृतौ मगवतो हृद्यौ दृष्टाविति श्रीदृष्टान्तः । गोपीः परित्यज्य श्रीदृष्टान्तकर्त्र्या अयं भावः । तथाहि । यदि कस्याश्चिद्रोप्या निकटे सान्नाथस्तदा ममैतादृग्दुःखमेव न स्थात् । अन्योन्यं सर्वीसां निष्कपटप्रीतेः विरहस्वभावात्, दुःखसम्भवे वा प्रिय एव सोढं न शक्तयात् । तत्सहनेपि वा ताः सोढं न शक्तयः, बला-द्यानायेरन् प्रियम् । सपदि चैतदभावालक्ष्मीसमीप एवास्तीत्यलं विस्तरेण ॥ १७ ॥

# आपीनहृदयो नीपमाल्यवान् बन्धुरोद्रः। संवीतपीतवसनो रशनाविलसत्किटः॥ १८॥

आपीनेति । आसमन्तात् पीनं स्थूलं हृदयं यस्य स तथेति । स्तनयोर्मध्यदेशो वर्णितः । तस्योन्नतस्यैव सुन्दरत्वेन तथा । यद्वा । आसमन्तात्पीना गोपीकुचास्ते हृदये यस्येति । गोपीनामापीनहृत्स्वयत इतिं वार्थः । तद्धः श्वां मालामाह नीपेति । नितरामितशयेन इं कामं पातीति नीपस्तद्रचितमालावानिसर्थः । नीपशब्देन सूक्ष्मकदम्बकुसुमानि तदृक्षोप्युच्यते ।

तथाच हृदि कामजन्यकामरक्षकधारणेन सर्वदा सकामत्वं सूचितम्। तेनैवमपि स्बेष्टत्वं सूचितम् । बन्धुरेति । बन्धुरं निम्नोन्नतं मध्ये किञ्चिद्वन्नतं पार्श्वयोरधश्चेषन्निप्नमेतादृशमुद्रं यस स तथा । यद्वा । बन्धुपदेन हरिनामवत्त्वसाधर्म्यवन्तः सिंहा उच्यन्ते । तान् राति 'रलयोरभेद' इति न्यायेन ठाति आदत्ते आत्मसात्करोति कार्स्येन तद्दन्धुरम् । एताद्दगुदरं यस्येत्यर्थः । संवीतेति । संवीतं वेष्टितं पीतं वसनं यस स तथा । यद्वा । दिद्दक्षाविषयाङ्गा-न्तरायत्वेन कदा वा भगवानिदं दूरीकरिष्यती उत्कण्ठिततया गोपीनां दृष्टिः पीतवसनमा-वृत्यैव तिष्ठतीति संवीतत्वं पीतवसनस्य । तथाच कर्मधारयः सम्पद्यते । यद्वा । यदा कदाचिन्मानकृतविरहकातरया राधया अकस्मात्प्रकटो दूराद्धावन्त्या समागत्य परिरब्धो भगवांस्तदा खहृदयभुजकङ्कणाञ्चलादिमिः पीतं वसनं संवीतमभूत् तत्समृत्वा सपद्यपि तथा कथं भवेदिति समनोरथं नामोक्तमिदम् । एतादशदृष्टिसंवीतत्वस्यातिगोप्यत्वेन संवीतत्व-मात्रमुक्तम् । अथवा । इहोत्तरीयस्य वर्णनम् । तदाश्लेषान्तरायत्वेन पूर्व दृष्टचैव संवीतत्वं ज्ञेयम् । यद्वा । संवीतं सर्वदा वृतमेव वर्तमानं गुप्तरसावस्थानमिति यावत् । तत्र पीतं वसनं यस स तथा । यद्वा । सम्यग्भूतं कामरसरूपं यद्वममृतं तद्वान् संवीतः । पूर्वी-क्तप्रदेश एवं । तस्मिन् वीतं विगतं पीतं वसनं यस्येत्यर्थः । कर्मधारयो वा । समभिव्याहा-रवशात् पीतवसनेनैव, तेन वेष्टितत्वं ज्ञेयम्, गोपीभिर्वा । उक्तरीत्या संवीतं गोपी-जनश्रासौ पीतवसनश्रेति । यद्वा । सम्यक् वीतं त्यक्तं गृहादिकं सन्ध्यायामभिसारे याभिस्ताः संवीता गोप्य इति यावत् । तासु पीतं वसनं यस्वेति । रात्रिजागरणेन रतिश्रान्त्या चासावधानतया प्रातरुत्थानसमये भगवदीयं वस्त्रं तासु तदीयं वस्त्रं भगवतीति तथा । यदा भगवान् पूर्वं विविधवन्धैस्तासु परमरसप्राकट्यं करोति, तदा तद्रसस्वभावा-त्तथा रसाधिक्ये स्त्रीणां तथात्यात्तथैव रसो भवतीति तथा। यदा । सम्यक् वीतं त्यक्तं गीतवसनं रतिसमये येन स तथा । रशनेति । पूर्वं महामणिहीरकादिजटिता कनकसूत्र-स्त्रितबदरीसोदरमुक्ताफलमध्या । शृङ्खलितरतिपतिजयघण्टिका धुर्धूरूप्रोता कनकमयी रशना तया विशेषेण लसन्ती शोमायमाना कटिर्यस्य स तथा । विपरीते गोपीनां रशनया वा तथा। खतः सुन्दरघनमेचककट्यां विविधरङ्गमण्यादिभिरिधका शोभा भवतीति विपदार्थः। (यद्वा । विपदेन पक्षिण उच्यन्ते । तथा च तान् लाति खखनसजातीयखनत्वेन सधर्मतया गृह्णातीति ला । एवञ्च, रशनपदेन सह कर्मधारयः संपद्यते । तथा सती शोभायमानेत्यत्रे पूर्ववत् । रशना विलसन्ती यया तादृशी कटिर्यस्येति वा । तस्यां रशना-कृतैव न शोभा, किन्तु सा खतः सुन्दरा । प्रत्युतैतत्कृता शोभा रशनायामिति भावः । ) यद्वा । गोपीनां रशनासु तथा सा यखेलर्थः । तया विलसत्त्वो या गोप्यस्ताः कट्यां यस्रेति वा । अथवा नृत्यं स्मृत्वेदमुक्तम् । अत एव भ्रमरिकाग्रहणेन चाकचक्याधिक्येन शोभायां विशेष उक्तः, तदा कटेश्वलनात् ॥ १८॥

# एवं किंट वर्णयित्वा ऋमप्राप्तं तदधःस्थितं पीताम्बरं वर्णयित अन्तरीयेति । अन्तरीयधटीबन्धप्रपदान्दोलिताञ्चलः ।

'अन्तरीयोपसंव्यानपरिधानान्यधोंशुक' इति कोशादन्तरीयपदं कटिस्थपीताम्बरपरिभ-त्यध्यवसीयते । तथाच तस्य या धटी विस्तारे प्रान्तदेशो लोके 'धरीकिनारी'ति शब्दवाच्यस्तस्यां यो बन्धो बन्धनं तेन प्रपदे पादाग्रे आन्दोलितमञ्चलं यस्येत्यर्थः । कटिस्थपीताम्बरी-त्त्रयैव तत्र स्थित्यन्यथानुपपत्त्या बन्धनप्राप्तावपि यद्बन्धनिरूपणं तेन यथा नृत्यसमये कम-लाद्याकारेण बध्यते, तथा बन्धनमत्राप्युच्यते । अत एव चाञ्चलस्य प्रपदे आन्दोलनम् । आन्दोलनोक्त्या मधुरनृत्यं ज्ञाप्यते । धटीबन्धपदमेव वा बन्धनप्रकारविशेषवाचकम् । तथा चान्तरीयस्य धटीवन्धने वन्धनप्रकारिवशेषेण तथा तद्यस्येत्यर्थः । यद्वा । धटीपदेन गोपीनीव्युच्यते । तथाच यदा सर्वास्पविष्टासु स्वरहःकथामन्योन्यं शृङ्कारादिकं च कुर्वा-णासु मध्ये भगवांस्तासामेव नीव्यादिपरिधानेन तद्देषं कृत्वोपरिस्थूलवस्त्रेण वदनकमलं गोपयन् कतिपयसखीनां स्विशिक्षितानां मध्ये भूत्वैता यथा न जानन्ति तथा शनैः शनैर्मधु-रया गत्या समायाति कौतुकार्थं, तदाञ्चलसैवं दृष्टत्वात्तत्स्मृत्वेदमुक्तम् । अन्तरीयस्योपरि या धटी नीवी तस्याः बन्धे सति प्रपद्पर्यन्तं आन्दोलितमञ्चलं यस्मिन्निति । यद्वा । रहसि कदाचिद्भगवान् राधा चान्योन्यमाश्लेषं कुरुतः । तदा भगवदन्तरीयस्योपरि या नीवी राधायास्तस्या अञ्चलं तदा तथैवेति तत्समृत्वेदमुक्तम् । तदैतादशसुखदोऽधुना किमिति न तथेति भावः । यद्वा । अन्तरीये अन्तरीयस्थाने या घटी तस्या यो बन्ध इत्यंत्रे पूर्ववत् । एतच रजनिजागरजनितालस्येनासमशरसमरजयजनितश्रमेण चाङ्गीकृतानवधानत्वस्य घूर्णा-यमाननयनस्य स्वरीताम्बरं त्यक्त्वा गोपीवसनमेवाययातथं वेष्टयित्वा गच्छतोञ्चलं तथेति तत्समृत्वेदमुक्तम् । यद्वा । नामद्वयमिदम् । तदा पादान्ते विसर्गी ज्ञेयः । तथाचा-न्तरीयघटी या गोपिकायास्तस्यां वन्धः करतलबन्धो यस्य स तथा । एतच प्रथमसमागमे बीडायां वा अन्तरार्ताया मिथ्यामानकृतनत्यनङ्गीकाराया वा निर्वन्धकरणे । यथा तदैवं खनिर्वन्धेन तथाकरणं, तथाधुनाऽस्मन्निर्वन्धेन तथा कर्तव्यमिति भावः।यद्वा। अञ्चलपदेन गोपिकाञ्चलमेवोच्यते । तथाच यदा भगवान् रहसि समायाति ताश्च कुङ्कमादिसुगन्धद्र-व्यज्ञेश्वरणकमले प्रक्षाल्य स्वाञ्चलेन प्रोञ्छनं कुर्वन्ति, तदा भगवतः प्रपदे आन्दोलितं तासामञ्चलं भवतीति तत्समृत्वेदमुक्तम् । अधुनापि तथैव कुर्वित्यभिप्रायेण ॥ १९ ॥

अत्रे उरुजान्वादीनां समयविशेष एव प्राकट्येनान्यदा पीताम्बरेणावृतत्वेनाति-गोप्यत्वं तेषु जानन्तीति ताननुकत्वा चरणारविन्दमेव वर्णयति । अथवाधुना तादशावधाना-भावेन पीताम्बरप्रसङ्गेनापि प्रपदस्मरणे जाते तत्संबन्धिचरणारविन्दमेवाग्रे स्मृतं वर्णयति, पूर्वं विस्मृत्य, अरविन्देत्यादिना श्लोकद्वयेन । अरविन्द्पद्द्वन्द्वकलकणितन्तपुरः ॥ १९॥ बन्धूकारूणमाधुर्यसुकुमारपद्मान्वजः। नखचन्द्रजिताशेषद्पणेन्दुमणिप्रभः॥ २०॥ ध्वजवज्राङ्कृशाम्भोजराजवरणपळ्ळवः।

अरविन्दरूपं यत्पदद्वन्द्वं तस्मिन् कलकणितान्यव्यक्तमधुरत्वेन शब्दायमानानि नुपुराणि यस्य स तथा । अरविन्दपदेन तापहारकत्वसरसत्वगोपीकुचकोकसहचरत्वादीनि सूचितानि । विरहतपनोद्भवे एवैतस्यापि प्राकट्यमित्यपि ज्ञापितम् । कमलस्य यथा सर-सदेशमात्रे उत्पत्तिः तद्विशेष एव कुत्रचित्तथा । तथैतद्रसेनैव सरसहृद्यविशेषस्य प्राकट्य-मिति सूचितम् । तस्य च यथान्तर्न जलमात्रमपि तु मकरन्दः तथा बन्धादिषु हृदयादि-स्थापने यो रसस्तद्वत्। न तु ज्ञानविषयानन्दसामान्यवत्। तेन तदविषयत्वं तस्मादुत्तमत्वं च सूचितम् । अत एव द्वन्द्वत्वमुक्तम् । तेषामद्वैतदृष्टित्वात् । किञ्च । विकसितादेव हि कमलात् मकरन्दप्राप्तिः । स च तरणिकिरणसामानाधिकरण्ये । अत्र च विरहतापस्य तथात्वेन ज्ञानिनां च तदभावेन करौ तद्रसास्वादे । अपिच । सति तापे हि तदपहारि-कमलाद्यन्वेषणं, तेषु तद्मावस्योक्तत्वात् नात्रोपयोगः तेषां कश्चिदिति तत्त्वम् । तेन गोपी-नामेव हृदये विकासो रसदातृत्वं चासेति भावसर्वस्वम् । गोपीकुचकुङ्कममेव परागोत्र । ध्वजादिरेषाः केसराः । अत एवैताभिरेव 'पूर्णाः पुलिन्द्य' इति श्लोके तादृशकुङ्कमस्वैध तापहारकत्वमुक्तम् । मकरन्दसंविलतस्यैव परागस्य तथात्वेन अत्रापि पूर्वोक्तसंविलतत्वं 'दयितास्तनमण्डितेने'ति पदेन सूचितम् । अत एव एतद्दर्शनमात्रेण स्मररूगपि सं-गच्छते, लिम्पनेन तदभावश्चेत्यलं विस्तरेण । कनकहीरकेन्द्रनीलमणिपरिष्कृतानि परितो विलम्बिमुक्तागुच्छानि तद्ये विविधपद्विरचितसूक्ष्मपुष्पाणि नूपुराणि तानि अमरा इवेषचलनेप्यव्यक्तमधुरं शब्दं कुर्वन्तीति तथा । यद्वा । अरविन्देषु गोपीनां हृदयकमलेषु संलालनादौ करकमलेषु वा यत्पदद्वन्द्वं भगवतस्तस्मिन्नित्यश्रे पूर्ववत् । समय-विशेषं स्मृत्वेदमुक्तम् । यद्वा । अरविन्दानां पदं स्थानं यमुनापुर्लिनमिति यावत् । तस्मिन् यानि द्वन्द्वानि भगवतो गोपीनां च रासे । तेषु तथेति । नृत्यं स्मृत्वेदमुक्तम् । एवं चरणस्योपरिभागो वर्णितः । यदप्यत्रे नख़वर्णनमेव युक्तम् । कमप्राप्तत्वात् । तथापि यत्तलवर्णनं तित्रिभङ्गं स्मृत्वेति ज्ञेयम्। तत्र दक्षिणचरणतलस्यैव प्रथमं दर्शनात् । पश्चा-न्नखानामिति चरणतलं वर्णयति । अथवा । पूर्वं कदाचिद्विरहसंतप्तहृदया रहस्युपविष्टस्य भगवतश्चरणतलं विह्नलतया पश्यतीव परमार्त्या खहृद्येऽस्थापयत् । तेन च तापापगमे ततश्चरणमञ्जलौ गृहीत्वा पश्यन्ती पूर्व तलमपश्यत् , पश्चान्नखाँनि । पुनः खेष्टत्वेन तलमिति पूर्वानुभूतम् । अधुनापि तादृश एव सन्तापोस्तीति चरणस्मरणमात्र एव प्रकरणात्तत्समृत्वा-धुनापि तथा कथि इवेदिति समनोरथं नखानि विस्मृत्य तलमेव वर्णयति, ततो नखानि,

पुनस्तलम् । अत एव पुनरप्यम्बुजत्वनिरूपणम् । बन्धूकेति । बन्धूकोत्तया रक्तपुष्य-विशेषः । तद्वत्तस्मादिप चारुणं माधुर्यरूपं च सुकुमारं चेति सर्वत्र कर्मधारयः । तथाचैतादृशं पदाम्बुजं यसेत्यर्थः । यद्वा । बन्धूकारुणपदेन कुङ्कममुच्यते । तेन माधुर्य सौन्दर्य येषां ते गोपीहृद्यास्तेषु सुकुमारं कमलाकरस्पर्शेपि म्लानिमिव भजमानं सुष्ठु कुत्सितो मारः कन्दर्भो यस्मादिति वा एतादृशं तद्यस्थेति । एतेनातिकठिनेषु तेषु तादशं पादाम्खुजं ददातीति गोपीनामर्थे भगवान् खक्केशमपि न गणयतीति सुचितम्। अम्बुजार्थे क्षेषोपि ज्ञेयः । तत्रारुणेन सूर्येण तथा । नखचनद्रेति । नखरूपेणैकेनापि चन्द्रेण जिताः तुच्छीकृता अशेषदर्पणेन्द्रमणीनां प्रभा येन स तथा । नैर्भल्यचाकचक्यतापहारकत्वम-ण्डलाकारत्वान्यानभिभाव्यप्रभत्वेषु कस्मिन्नप्यंशे न न्यूनतेति दर्पणादित्रयग्रहणम्। सामा-न्यतः साम्याभाव उक्ते एकेन द्वाभ्यां वा साम्याभावेषि बहुभिर्मिलितैस्तैः साम्यं भविष्य-तीति शंका स्वात् तद्व्यदासायाशेषपदं, तेनासम्भावितसाम्यत्वं पर्यवस्यति । दर्पणजयोत्त्या स्वाधरशोणिमाप्रतिविम्बवत्त्वं सूचितम् । न होवं दर्पणे । अत एव श्रीभागवते उत्जङ्गरक्तेति नखिवशेषणं, एतेनैवात्र प्रतिबिम्बितं बिम्बादिष कोटिगुणितं सुन्दरं भवतीति सूचितम्। द्र्पणे तथाभावात् । इन्दुजयोत्तया निर्मलखशश्यदखण्डत्वसूर्यप्रभाद्यनिभाव्यत्वानि सूचितानि । तस्यैतद्विपरीतत्वात् । मणिजयोत्तया सुमृष्टत्वेपि तथात्वमतिकोमलदेशप्रभवत्व-मतिशयितभाग्यभाववद्धदयभूषणत्वमन्तविहरिप सूचितम् । तस्यैतद्वैपरीत्यात् । एतेषां च प्रभां विना खतोऽप्रयोजकानां प्रभैव सारभूतेति प्रभाजयोक्तिः । चाकचक्ये दर्पणस्य शैले चन्द्रस्यापि छौहिले मणेरपि उपमानं दातुं न शक्यत इत्यपि दर्पणादित्रयोक्त-स्तात्पर्यं ज्ञातव्यम् । तेनाशक्यनिर्वचनसौन्दर्यवत्त्वं सूचितम् । अत एव जयोक्तिरेव, प्रं न त्वेताद्दशमित्यपि । यद्वा । नखचन्द्रेण जिता वशीकृता या राधा तस्याः शेषभूता दर्पणादीनां सा यस्मादित्यर्थः । पूर्वं विरहतापवत्त्वेनातथाभूताया भगवत्सङ्गे जाते ताहशी शोभा जाता इति तथा । अत एव नखानां चन्द्रत्वनिरूपणम् । यद्वा, नखैर्नखदानैश्चन्द्र-वच्छीतलैस्तापहारिभिर्दर्शनैश्च जिता रितरणे या सा तर्या शेषत्वेन तुच्छत्वेन जातास्तेषां तापेनेत्यर्थः । त्रिभङ्गपक्षे द्वितीयपक्षे वा तापागमानन्तरं चरणकमलस्य इस्तयोर्प्रहणे तत्सौन्दर्या-भिनिविष्टिचित्तायाः परितस्तद्दर्शने प्रथमत उपरिक्षितनखद्रशनं पश्चात्तरुक्षरेखाद्रशनिमिति पूर्वं नखानि पश्चाद्रेखा वर्णयति । भगवदत्तरसाया राधायाः प्रातस्तादृश्येव शोभेति तथा । एवं नखानि वर्णयित्वा तत्तलरेखा वर्णयति ध्वजवज्रेति । चरणे निर्भयश्वित्यर्थं (ध्वज-स्थापनम् । ) विरहे हृदयरोधरूपमहापर्वतिवदारणाय (वज्रस्थापनम् ।) व्रजनाथमहारस-मदमत्तगोपीमनोगजमानापनोदनाय (अङ्कशस्थापनम् ।) विरहतापापनोदनाय (अम्भोज-श्यापनम् । ) श्यापितानि यानि ध्वजवज्राङ्कशाम्भोजानि तैः राजन् शोभायमानश्ररणपछ्नो यस्येत्यर्थः । नेतैतेषामेव कार्यार्थं कृपां कुरु इति भावः । पछव आम्रादेर्नूतनोङ्करः । चरणे

तिन्नरूपणेन स यथा सरसवसन्त एव प्रादुर्भवित, नूतनकामजनको रसपोषकश्चातिकोमल-स्पर्शस्तापहृद्रतितल्पोपयोगी च, तथेदं तादृप्रसेन सरसे गोपीनामेव हृदये प्रादुर्भवित कामजनकत्वादिष्विप तथेति स्चितम्। नित्यनूतन्दवं च। यद्वा । एतादृश्चरणे पछ्वा यस्रेत्यर्थः। एतच्च यदा विरहसन्तापेन स्वहृदये पछ्वाः स्थापिता आसन् । तदैव च भगवत्यागतेतिविह्नलत्या शीष्ठमेव तापश्चमनार्थं सपछ्व एव हृदये चरणावस्थापयत्। ततः सन्तापो व्यगमदिति । तत्समृत्वोक्तमधुनापि तथैव कुर्वित्यभिप्रायेण ॥ २०३॥

एवं प्रत्यवयववर्णनेषि तापानपगमेऽतिदुःखिता सक्तत्सङ्गेनैव य एतादशदुःखदः स पुनः किमिति मृग्यते इति शङ्कां द्रीकुर्वन्नेव सक्तपाभिनिविष्टत्वेन समुदितं स्वरूपं वर्णयति न्नेलोक्येति ।

# त्रैलोक्याद्भुतसौन्दर्यपरिपाकमनोहरः॥ २१॥

त्रैठोक्येपि यद्द्वतमसम्भावितं सौन्दर्यं गोपीनां तस्य यः परितः पाको विरहतापेन अधरशोषस्तस्मिन्नपि भवित मनोहर एवेत्यर्थः । विरहेणातिक्रेशे मनोनिवर्तनेच्छायामपि मनसो हृतत्वेन धर्मिण एवाभावान्न निवर्तनं भवित । विषयस्याप्येतादृशस्वभावत्वादिति भावः । तथा चोक्तम् । 'गणयित गुणग्रामि'ति । 'रिपुरिव सस्तीसंवासोयिन'त्यादिना श्रीगीतगोविन्दे । यद्वा । त्रैठोक्येद्वतं सौन्दर्यं यासां तादृशीनां गोपीनां परिपाके फलपर्यवसाने मनसो हरणं येन स तथा । तस्य फलक्षपत्वेन यथा । यद्वा । गोपीनां तादृशं यरसौन्दर्यं तस्य परिपाके सम्यङ् निष्पत्तौ सत्यां मनो हरतीति तथेत्यर्थः । एतच्च प्रातरारम्य सन्ध्यापर्यन्तं पुष्पतत्पमालारचनस्वाभ्यक्षस्नाननिकप्रकारनीवीपरिधानकेश्रप्रसाध्यस्यान्धद्रव्यलेपनितलकाञ्चनादिरचनाभिः सकलाङ्गसौन्दर्ये सम्पन्ने सन्ध्यायां भगवानात्य मनो हरतीति तत्समृत्वोक्तम् । असमर्पितपरकीयवस्तुनो बलाद्वहणं हरणम् । भगविति च (विविध ) मनोहरत्वनिरूपणेन यत्र असमर्पितमिप गृद्धाति, तत्र समर्पितं मनोस्माकं गृद्धातीत्यत्र किमाश्चर्यमिति भावः स्चितः ॥ २१ ॥

एवं सन्ध्याकाळीनस्य खरूपमुत्तवा तदनन्तरं क्रमेण रहस्यागतस्य खरूपं वर्णयति ।

### साक्षात्केलिकलामूर्तिः परिहासरसार्णवः। यमुनोपवनश्रेणीविहारी व्रजनागरः॥ २२॥

केलिः कामकेलिः सैव या कला(सरूपं) तन्मूर्तिः । चतुःषष्टिकलासु मध्येऽन्यासां कलानां ज्ञाता कामकेलिकलायास्तु मूर्तिरूपएवेत्यर्थः । यथा दुर्गाद्यक्तसमानाकाराङ्गत्वेन सुवर्णमय्या अपि मूर्तेर्दुर्गादिमूर्तित्वं प्रसिद्धम् । तथा केलिकलाया यत्कि झिद्धम्वत्वेन भगवति तत्त्वं प्रतिपाद्यत इति शङ्कान्युदासार्थ साक्षात्यदम् । तथा च । यथा दिव्यदुर्गाशरीरे एव मूर्तिव्यवहारो देवानामेव, तथा केलिकलामूर्तिव्यवहारो भगवत्य-स्माकमेवेति भावः । कलात्वनिरूपणेन सुरते विचित्रत्वं द्योतितम् । भगवतः

अत्येकाङ्केषु दर्शनमात्रेण सुरतेच्छाजनकत्वस्य (आवश्यकत्वात् ।) सुरते च विविधवन्धकुश-ललेनैतन्मूर्तित्वनिरूपणम् । यद्वा । साक्षादित्यव्ययस्य प्रत्यक्षत्वमर्थः । तथा च प्रत्यक्षा केलिकलास्नेव मूर्तिः खरूपं यस्य स तथा। दर्शनमात्रेण सुन्दरत्वेनैव ज्ञानं, न तु पूर्वोक्तस-मय इव रसिकशिरोमणित्वादिज्ञानमपीति भावः । निमित्तसप्तमी वा केलिकलाखित्यत्र । एवं रतिसामयिकं त्रियं वर्णयित्वा तदैव तद्रसपोषकरसान्तरवत्त्व(करणत्व)माह परिहासेति । परिहासपदेन हासजनकवचनान्युच्यन्ते । तेषु यो रसः तद्रूप एव वा, तस्यार्णवरूप इत्यर्थः । यदा भगवान्तर्भवचनानि वदति, तदैकस्यापि वचनस्य यो रसस्तत्रैव निमग्नास्वेव गोपीष्ठ सतीष्ठ, यदा भगवान् द्वितीयं तादृशमेव वदति, तदा पूर्वरसस्यैव पारमपश्यन्त्य एव पूर्वस्माद्धिकोर्मिभिरिव द्वितीयसमुद्र इव ततोधिके निपतन्ति । एवमेवोत्तरोत्तरमिति हृदयम् । अत एव रसस्यैव प्राधान्यं वचनानां नेति ज्ञापनाय रसपदम् । वचनबहुत्वे रसाल्पत्वे च रसाभावात् । अत एव नयनभ्रुवादिभिरिप हास्यरसोत्पत्तिः । अन्यच । रसिकसिद्धान्ते हि शृङ्गार एव रसः । वीरादयस्तत्योषकत्वेन एव रसा नान्यदा । यथा महाराजस्य सर्वे। पकरणान्यपि सुवर्णमयान्येवान्यस्थैतस्मात्तुच्छत्वेन धातुत्वमेव न मन्यन्ते। एतदेव रसपदेनोच्यते । अन्यथास्मित्रसे रसान्तरस्य रसाभासजनकत्वं स्थात् । अत एव रत्यां विमर्दित्वाभिप्रायेण 'केशिमथनमुदारं मधुसूदनमुदितमनोजिम'त्यादिभिर्जयदेवैः गीतगोविन्दे निरूपितम् । अन्यथा वीररसजनकं नाम कथं प्रयुष्टयात् । अत एव रतिरणप्रयोगश्च । यद्वा । गोपीकृतो यो नर्मरसः स अर्णवो यस्रेति । यदा भगवान् गोप्यश्च अन्योन्यं नर्भवचनानि वदन्ति, तदा भगवान्नर्मणा ता जेतुं न शकोतीत्यर्थः । रसिकरीतिरेवैषा इति न कश्चिद्दोषः । स्वजयापेक्षयैवं रसोपि महानिति तथा। भगवति पूर्वं वृन्दावनचन्द्रत्वनिरूपणेन सपदि परिहा-सरसस्यार्णवत्वनिरूपणेन अस्य प्रतिक्षणं वृद्धिः सूचिता । यद्वा । तद्विषयेर्णवरूप इत्यर्थः । पूर्वी-क्तार्थवैपरीत्यमत्र ज्ञातव्यम् । यद्वा । यदागमनमुक्त्वा सन्ध्यायां नागमत् प्रियः प्रातश्चागमत्तदा मानवत्यां राधायां नर्मवचनैस्तथाकरोतीति यथा तद्रसे एव निममा सती विस्मृतपूर्वदुःख-मानादिर्बहिरप्यनुरक्ता भवतीति स्मृत्वेदमुक्तम् । अर्णवत्वं निरूपियन्त्या नर्मरसे प्रकटीभवद्दन्ता एव मणित्वेनाभित्रेताः। एवं तापापगमार्थे हास्ययुत्तरमणकर्तारं निरूप्य तदनन्तरमसञ्जातका-मपूर्तिर्भगवांस्तादृशीमेव राधां हस्ते धृत्वा विशेषक्रीडार्थमनयद्यमुनातीरप्रतिनिकुज्जमरीरमचेति तत्समृत्वाह यमुनेति। यमुनासम्बन्ध्युपवनानां याः श्रेणयः पङ्क्तयः तासु विहारी कीडाकर्ते-सर्थः। क्रीडा द्विविधा जलस्थलभेदेन। तत्र केवलस्थललीला पूर्वोक्ता। अत्रोभयमप्युच्यते। तेन यमुनायां तदुपवनश्रेणिषु च तथेत्यर्थः । प्रतिवृक्षं रमणमिति ज्ञापनार्थं श्रेणीपदम् । विहारो यथेच्छममर्यादलील । तेन वजन् तिष्ठन् शयान उपविद्योपि लीलां कृतवानिति सूचितम् । यद्वा । यसुनाया उप समीपे यद्वनं तत्र या श्रेणयो गोपीनां तासु तथा । यद्वा । पूर्वोक्तासु वेः कालस्य हारी हर्तेत्यर्थः । भगवत्सङ्गे सम्पूर्णा अपि रात्रयः क्षणार्धवन्नीयन्ते ४ प्रेमा॰ तदभावे युगप्रायाः । तत्र वस्तुतस्ता महत्य एव भगवत्सङ्गे तासामल्पत्वं यत्तद्भगवान् महान्तं कालं दूरीकरोतीति तासां खुद्धः । तेनैवमुक्तम् । नन्वेवं स्वच्छन्दलीलायां कियमाणायां व्रजस्थाः कथं न जानन्तीति चेत्तत्राह । व्रजे सर्वस्मिन्नेव भगवानेव नागरोतिचतुरः । स्वच्छन्दलीलामपि कृत्वा स्वचातुर्येण तथा करोति यथा कोपि लक्षतेपि नेल्थः । ज्ञाने तथा रसो न भवतीति तथा । इदमेव भागवते 'नास्यन्खलु कृष्णाये'ति श्लोके निरूपि-तम् । एतेनैव दिवापि यथेच्छं ताभिः सह भगवान्क्रीडतीति परमभाग्यवता ज्ञेयम् । यद्वा । व्रजपदेन तत्रस्था गोप्य एवोच्यन्ते । तथा च तास्वव कामलीलायां बन्धादिभिर-तिचतुर इत्यर्थः । अन्यत्र मुग्ध इवेति भावः । यद्वा । पूर्ववदन्यया कयाचित्सह यमुनोप-वनप्रतिवृक्षं विहरन्यदि भगवान् दूरं गतो भविष्यति व्रजात्तदा कथमधुनैव प्राप्तिः इत्यत आह व्रजेति । व्रजनगरसम्बन्ध्येव, भगवानतो नान्यत्र गमिष्यतीत्यर्थः ॥ २२ ॥

तर्हि मिलिष्यत्येव कुतो महद्दुःखं कियते इत्यत आह गोपाङ्गनेति ।

#### गोपाङ्गनाजनासको वृन्दारण्यपुरन्द्रः। आभीरनागरीप्राणनायकः कामशेखरः॥ २३॥

गोपसम्बन्धिन्यो या अङ्गनास्ता एव जना दास्यस्तास्वासक्त इत्यर्थः। तेन ताः परित्यज्य कथं मत्सन्निधावागमिष्यतीति भावः । ननु भवत्यपि तादृश्येव ततोधिकापि कथं तास्वेवासक्तो न भवत्यामिति शङ्का जनपदेन वारिता । ताः दासीभावं प्राप्ता निरभिमानास्तेन तासु तथा । मम तु तद्रसमदेनैव सञ्जातमानत्वात् न तथात्वमिति भावः । एतेनैव नन्वधुना भवत्यपि तादृश्येवेति शीष्रमागमिष्यत्येवातो न दुःखं कर्तव्यमित्यपि समाधानवचनं परिहृतम् । ता बहुयः, तत्रापि पुंभावं प्राप्ता रसाधिक्येन । 'रसाधिक्ये स्त्री पुंभावमापद्यत' इति वात्स्यायनः । तेन यदि भगवानागमिष्यत्यपि कदाचित्तदा ता न गन्तुं दास्यन्ति । भगवांश्व तद्वशग इति ता अतिऋम्य न गच्छ-तीति जनपदप्रयोक्त्या भावः । आसत्तया खतोप्यशक्यस्तत्त्याग इति सूचितम् । ताभिः सहागमनपक्षे पूर्वोक्तं दूषणम् । स्वपत्यादिपरित्यागपूर्वकं दासीभावं त्राप्ता इत्यपि हेतुरासक्ता-विति ज्ञापनार्थं गोपसम्बन्धनिरूपणम् । सर्वथाऽनासक्तौ परं महत्कष्टम् । कुत्रचिचेदास-क्तस्तदा कदाचिन्मय्यप्यासक्तो भविष्यतीत्याशालतावलम्बनकदम्बायितमासक्तिनिरूपणम् । एवमुक्ते राधया मयैताद्दशोपि कथिबदाकार्यानेयस्त्वं निर्दिश कुत्रास्तीति कयाचिदुक्ते निर्दिशन्निवाह वृन्दारण्येति । वृन्दारण्यस्य वृन्दावनस्य पुरन्दर इन्द्रः स्वामीत्यर्थः । न हीन्द्रः कुत्रचिदप्रसिद्धो येन मत्कथनापेक्षात्र । वृन्दावनं गता त्वमेव ज्ञास्यसीति भावः । **बृन्दावनोत्तया स्थलनिर्देशोपि विशेषानुत्तया**ऽनिर्देशोपीति ेचातुर्यमेव तस्याः। यथेन्द्रस्री-लोक्यस्वाम्यपि देवलोक एव तत्रापि खलोक एव तत्रत्याङ्गनाभिः सेक्ति। वर्तते । तथा भगवान् कोटिब्रह्माण्डपतिरपि गोकुल एव तत्रापि वृन्दावन एव तत्रापि खलोके स्वीप्रधाने

गोपीभिः सह कीडतीति हृदयम् । देवलोकमात्रे न दुःखं सुतरां इन्द्राधिष्ठिते, अतोऽनु चितं मद्दःखमत्र दर्शनादिदानेन दूरीकुरु इति भावः । ननु तर्हि दुःखासम्भवः । सत्यम् । रोकिकवैदिकव्यवस्थेषा न तु तदतीतेति । तथाहि । खर्गे हि केवलपुण्योपार्जितं शरीरम् । तेन सुखाप्तिरेव, न दुःखाप्तिः । तत्साधनपापीपार्जितत्वाभावात् । अत्र च 'नराणां क्षीण-पापानां कृष्णे भक्तिः प्रजायत' इति वचनेन पापमात्राभावे भगवद्गक्तिलामात् पापकृतं नैतद्दुःखम् । दुःखत्वेन पापजन्यत्वसाधने चोपाधिरुक्त एव । एवं सुखमप्यत्र ज्ञेयम् । अतोस्मिन्नलैकिकतमे प्रमेयमार्गे सुखं दुःखं च भगवत्सङ्गविरहाम्यामेव भवतीति तत्त्वम् । अत एव दशमस्कन्धे अन्तर्गृहगतकथानिरूपणप्रस्तावे भगवत्सङ्गमभगवद्विरहजनितसुख-दुःखयोः कर्माजन्यत्वमित्येव निरूपितम् । एतदेव च श्रीभागवते 'आसामहो चरणरेणु-ज्रुषामि'ति श्लोके 'खजनमार्थपयं च हित्वे'ति पदाभ्यां निरूपितम् । अत एव तादशजन्म-प्रार्थनापीत्यलं विस्तरेण । नन्वेतावदनुसन्धाने तादृशस्य विरहे कथं प्राणिश्वितिरित्यत्राह आ-भीरे ति । आभीरसम्बन्धि यन्नगरं गोकुलं तत्सम्बन्धिन्यो या श्चियोतिचतुरास्तासां ये प्राणा-स्तेषां नायको रक्षक इत्यर्थः। तेन तदिच्छयैव परं प्राणिश्वितिः। न तु मत्प्रयत्नेनेति भावः। गोकुठवासिनां सर्वेषां राजवन्नियामकोऽस्माकं तु प्राणानामपीति स्वोत्कर्षः सूचितः । तेनान्तरङ्गत्वमुक्तम् । तथा च यथा देशरक्षको राजा तत्र स्थित्वा तं देशं पाठयति, तथा भगवान् प्राणेषु स्थितः स्वयं प्राणान्पातीत्यर्थः सम्पद्यते । यद्वा । यथा पूर्वोक्तान्नय-तीति तथा। एतेन भगवता खस्मिन् मत्प्राणा नीता खयं चास्मद्धदय एव तिष्ठ-तीति न बहिरुद्रमः प्राणानामिति भावः सूचितः । यद्या । सेषद्रोषदैन्यमाह । आभीरेति पूर्ववत् । एतेन यः प्राणहर्ता स कथं तत्स्थितिसाधनं सङ्गं करिष्यतीति भावः सूचितः । अत एव नागरीत्वकथनम् । लोके हि चतुररक्षितं वस्तु न प्राप्यते। अत्र च तादृशीनामेव तत्राप्यन्तःस्थितप्राणान्नयतीति भगवत्यपि चातुर्ये सूचि-तम् । अत एव श्रीभागवते ये दुर्गस्थास्त एव कठिनाः तत्रापि जलदुर्गस्थास्तत्रापि साधुजाताः प्रभवस्तत्रापि प्रकाशवति काले शीताद्यपद्रवरहिते स्थिता इति देशकालस्वरू-पादिभिरप्यशक्यचौर्यात् पुरुषात् तदुदरवर्तिसर्वस्वनेतुरस्मदादिसाधारणगोपीप्राणहरणे किमाश्चर्यमिति 'शरदुदाशये साधुजातसत्सरसिजोदरश्रीमुषादशा' इति ताभिरेव निरू-पितम् । यद्वा । त्वमपि तद्वन एव वर्तसे, त्विय कथं न तथेत्यत आह । आभीरसम्बन्धि-न्यो याश्चतुराः तासामेव प्राणरक्षको न तु मत्सद्शीनामचतुराणां, यतो न प्राणबाधाया-मप्यागच्छतीति । स्वयं चतुरापि दुःखेनैव दीना एवमुवाच । पूर्वोक्तप्राणश्वासौ तन्नायकश्व इति कर्मधारयो वा । यद्वा । पूर्वोक्तनामनिरूपणेन तत्रत्यपूर्वसङ्गस्मरणेनातिप्राणबाधायां शिश्रमागत्य पालय, त्वमेव मत्राणपाता, नान्य इत्यभित्रायेण चेदं नामोक्तम् । एवसुक्तेप्य-तिपीडायां कामेन तु ऋमेणान्तिमावस्था शीघ्रमेव भवति तेनापि दुःखनिवृत्तिः, भगवात् तामि न करोति, न वा मिलतीति कामादि लोकोत्तररीतिरिलाह कामेति । कामादि शेखरभूतोऽलौकिकरीतिरिलार्थः । यद्वा । नन्वनङ्गसेनारूपत्वाद्भवतीनां प्राणरक्षामनङ्ग एव करिष्यित तावत्पर्यन्तिमलत आह कामेति । कामस्यापि शेखरोत्युचैःस्थितो नियामक इत्यर्थः । तेन भगवता अहं परिगृहीता, न तद्वश्चगेत्यर्थः । यद्वा । सर्वस्य लोकस्य शेखरभूतः कामः सर्वेषां चक्षूरागादिमरणान्तावस्थाः करोति तथा भगवान् कामस्यापि शेखरः तस्यापि तावदवस्थासम्पादक इत्यर्थः । यद्वा । प्रथमासिक्तितुभूतं नामाह । कामेति पूर्ववत् । कोटि-कन्दर्पलावण्य इत्यर्थः । एतादृशसौन्दर्येण वश्चिकृतमानसा किं करोमीति भावः । यद्वा । कामः कामना मनोरथ इति यावत् । तथा च तस्यापि शेखरोतिदूरे स्थितोऽविषय इत्यर्थः । मनोरथे द्यसम्भावितमपि भासते वस्तु, भगवत्सौन्दर्यानन्दादिकं तु मनोरथस्यापि न विषयोऽत्यलौकिकत्वादिति । तथा चोक्तं श्रीभागवते 'मनोरथानतं ययुरि'ति । अत्र बहुत्रीहिर्ज्ञेयः । यद्वा । कामः नृतीयः पुरुषार्थः । कामकीडेति यावत् । तस्यां शेख-रोऽतिविद्ग्ध इत्यर्थः ॥ २३ ॥

एवं स्थलकीडायामुच्यमानायां जलकीडास्मरणे यथा यदा कदाचित् गृहकृत्येनान्येन वा निरोधेन दिवा भगवत्समीपे गमनं नाभूतदा स्नानादिन्याजेन पारं गमिष्यामीति व्याजेन वा प्रियं यमुनातीरगतं सख्यादिभिरवधार्य यमुनामगमत्तत्र चैतदर्थमेव तत्कृतनाविकत्व-मिषस्य दर्शनाश्लेषादिनातिचिरविरहतापमपाकरोत् तथाधुनापि तापसत्त्वेन तदपगमार्थं पूर्वानुभूतमेवाह समनोरथम् । यमुनानाविक इति ।

## यमुनानाविको गोपीपारावारकृतोद्यमः। राधावरुन्धनरतः कद्म्बवनमन्दिरः॥ २४॥

नौकोपजीवी नाविक इत्युच्यते । एतेन यथा विरहावस्था तासां तथा मगवतोपि इति स्चितम् । घट्टविशेषोक्तिरहितन सामान्ययमुनानिरूपणेनैकान्ते कृतसङ्केते यमुनामात्र एव विनोदार्थमेव तथा करोतीति स्चितम् । अथवा । पूर्वनामोक्तळीळास्मरणेऽतिपीडायां कथं चैतहुःखसमुद्रं तरिष्यामीति चिन्तयाना तत्साधनीभूतनौकास्मृतिमात्र एव स्मृतपूर्वानुमृत्नौकासुखा त्वमेवैतत्पारनेता नान्य इत्यभित्रायेण च नाविकत्वनिरूपणं कृतवती । एवं पूर्वमेकािकना भगवता जातं खसङ्गममुक्तवा तदनन्तरिनदं ज्ञात्वा सर्वा गोप्यः समागतास्ताभिरि छीळां कृतवािनिति तत्समृत्वाह गोपीति । गोपीसम्बन्धी यत्पारावारं परपारमर्वाकृपारं च तिह्रषये कृत उद्यमः प्रारम्भो येनेति योजना । इदमत्राकृतम् । याः समागतास्तन्मध्ये काश्यन प्रथमागता भगवद्रोपीसम्बन्धानिभिज्ञाः सन्ति । तेन ता यथा न जानन्ति तथा भगवान् मिळित्वत्येतासां हृदयं ज्ञात्वा भगवान् प्रथमं पारकरणमेवोद्यममात्रं कृतवान् । पश्चाद्यमुनाया मध्ये नीत्वा ता अपि खळीळावशाः खकीयाः कृतवा तथैव यथेच्छं रेमे इति भावः । अत एवोद्यममात्रनिरूपणम्, न

तु पारोत्तारणस्यापि । आयासेनारम्भ उद्यम उच्यते । तेन या नारोढुं शक्तास्ता स्वयं कोडे कृत्वाप्यारोहयतीति सूचितम् । एतेनैतछीलायामेव भरो नान्यत्रेत्युक्तं भवति । यद्वा । कासाञ्चित् परपारे सङ्केतस्थलं कासाञ्चिदवीक् पारे । तथा च गोपीसम्बन्धि यत्पारावारं तिद्वषये तद्रमनार्थं कृतः स येन स तथा । एवं कष्टसाध्यपारगमनोद्यमनिरूपणेन भगवाने-तासामर्थेऽशक्यमपि करोतीति सूचितम् । एतेन तदैतादृशो भगवान् कथमधुना नेति सोपा-लम्भं दैन्यं प्रकटितं भवति। यद्वा। गोपीरूपो यः पारावारः समुद्रः तदर्थं कृत उद्यमोऽवतर-णादिकं येनेत्यर्थः। तदुक्तम् । 'व्रजवनौकसां व्यक्तिरङ्ग ते वृजिनहन्त्री'ति । 'व्यक्तं भवान् व्रजजनार्तिहरोऽभिजात' इत्यादिश्व। समुद्रत्वं रसांशे। एवं सर्वास्त्रिष्टकर्तृत्वं भगवति निरूप्य ततोपि खस्मिन्नत्यनुरागमाह राधेति । राधाया यदवरुन्धनं रोधस्तस्मिन् रत इत्यर्थः । इदानीं केवलं लीलाभिनिविष्टत्वेन खानुसन्धानाभावादन्यसा इव खनामाप्युक्तवती। अन्यथा मदवरुन्धनेत्युक्तं स्यात् । इदं च यदा कदाचिद्धगवन्मिलनार्थमेव दिवसे भगवदर्थ पकान्नशिखरिणीनिःपीडितद्धिशर्करासुश्चतद्धग्धताम्बूलचन्दनमाठादिकं रहसि गृहीत्वा गो-रसविक्रयमिषेण वने भगवित्रकटे कतिपयसखीभिः सहागता तदा गोपसहितो नाथस्तेषा-मज्ञानार्थं दानमिषेण सर्वा एवाकारितवांस्ततोन्याभ्यः किञ्चित्स्वेष्टं गृहीत्वा ताः प्रश्याप्य यं बहु नयति तेन बहु ददाति चेत्तदा प्रस्थापनीयेति तेषु वदन् दर्शय किं वर्तत इतीमां वदति । न देयं च मया किश्चिन्न दर्शनीयं न वा देयमिति समुदायाभिप्रायेण वदन्ती सस्मितं प्रियवदनमपश्यत्तत्समृत्वोक्तवती । रतत्वं तदेकपरत्वम् । तथा चैतदर्थमेव तत्र तिष्ठतीत्यर्थः । तदनन्तरं मयैकान्त इयं बोधनीया यथा ददाति तावद्भवन्तो गाश्चारय-न्त्वित तानुक्त्वेमां निविष्टकदम्बनिकुक्षं नीत्वा तया सह तत्सर्व भुक्त्वा यथेच्छं तत्रैव रेमे तदाह कदम्बेति। कदम्बवनेमव मन्दिरं यस्य स तथा। बहुसंस्कारसंस्कृतं नाना-विधचित्रं मन्दिरमुच्यते । तेनात्रापि विविधपुष्पदहैर्मालाभिश्च तल्पासनवितानद्वारतोरणभू-मिकादयः प्रातरेव प्रेषितामिः खसखीमिविरचिता इति सूचितम् ॥ २४ ॥

तदनन्तरं दूतिभिरत्र भगवन्तं ज्ञात्वा येन केनचिद्धाजेन सर्वास्तत्र समागताः ततस्ता अपि रेमे इति तत्स्मृत्वाह क्रमेण ।

### व्रजयोषित्सदाहृद्यो गोपीलोचनतारकः। जीवनानन्दरसिकः पूर्णानन्दकुतूहृलः॥ २५॥

व्रजयाषिदिति सामान्योत्तया सर्वा एव समागता इति ज्ञेयम् । तथा च व्रजयो-षितां सदा हत्सम्बन्धी तत्र स्थित्वा सर्वदा रमणकर्तेत्यर्थः । यद्वा । एतासां सर्वदा हृद्धः प्रिय इत्यर्थः । तेन भोगानन्तरं ताद्द्रयार्तिरस्ति न वेति शङ्का परिहृता । एताः सर्वदा हृद्धा यस्येति वा । तेनान्योन्यं तथात्वेन कदाचिदिष न वियोग इति सूचितम् । हृत्सम्ब-न्धीति व्याख्यानेषि बहुवीहिर्ज्ञेयः । तेन विपरीतमुक्तं भवति । तेन महासौरतं द्योतितम् ।

तत्र कदाचित्कोतुकार्थं तासां खस्य चेच्छया तासामेव नीव्यादिपरिधानेन तद्वेषमपि करो-तीति ज्ञापनार्थं व्रजयोषिदिति पदमुक्तवा मध्ये सदेत्युक्तम् । अन्यथा प्रथममेवोक्तं स्यात् । एतद्वेषस्यातिगोप्यत्वेनैवं निरूपणम् । एवं भगवतो गोपीनां चान्योन्यमान्तरमुत्तवा सर्वदैवं रमणे हेतुं वदन् बाह्यमप्याह गोपीलोचनतारकः । गोपीनां सर्वासामेव यानि लोचनानि तेषां तारकारूप इत्यर्थः । यथा सत्यपि गोलके तारकाच्छादनं चेतस्यात् , न दृश्येत, तथा भगवदसन्निधानं चेत्स्यात्तासां तदा स्वावलोकनमपि न स्वादित्यर्थः । अत एव सर्वदा तथेति भावः । उपलक्षणमेतत् । सर्वेन्द्रियविषयेष्वप्येवमेव । यद्वा । गोप्यो लोचनतारका यस्येति । यद्वा । गोपीलोचनानां तारक उद्धारक इत्यर्थः । विरहे लोचनानां जलसमुद्र इव निमम्नत्वेन भगवत्सम्बन्ध एव तत्सम्बन्धराहित्येन तत्पारमिव गच्छतीति तथा। एतेन न हि कोपि निमञ्जन्तं पश्यम् स्वयं समर्थः तदेकपरश्च नोद्धरित । क्षणविलम्बे एव तन्नाशात् । तेन मदुपेक्षा नोचितेति भावः सूचितः । यद्वा । पूर्व स्वरूपनिरूपणे आननसेन्दुत्वो-त्तया तस्य च तारकासाहित्यनियमेनास्येन्दोरेतान्येव तारकारूपाणीत्याह । गोपीछोचनानि तारका यस्येति । एतेन सर्वदा दर्शनं सूचितम् । ननु यद्येवं तदा भवती कथं तिष्ठति भग-वान् वा कथं तिष्ठतीत्याशङ्कायामाह जीवनानन्दरिसकः। जीवनरूप आनन्दो यस स तथा। स चासौ रसिकश्च इति कर्मधारयः। अथवा। तादृश आनन्दे रसिको रसज्ञ इत्यर्थः। तथा च भगवदीयानन्दस्यैव जीवनरूपत्वेन पूर्वदत्तस्यान्तःस्थितत्वेन मजीवनमात्रं न तु सुखं दुःखाभावो वा । सङ्गाभावस्य बलिष्ठत्वात् । तदुक्तम् । जीवति परमिह तव रति-कलयेति । यथा च विरहसन्तप्यमानायाः प्रियदौर्ठभ्येन चात्यातुरायास्ततः प्रियसङ्गमे महान् रसो न तथा सार्वदिकेपि तस्मिन्निति तद्रसिवशेषार्थं रसिकत्वेन भगवतः स्थितिरि-त्युभयस्थितौ हेतुद्वयमुक्तम् । यद्यपि भगवत्सङ्गमः सार्वदिकोपि तथैव तथापि रसमार्गस्थेन हि भगवता रसमार्गमर्यादा स्थाप्यते । सा च तादृश्येवेति तथोक्तम् । यद्वा । स्थलकीडा-मुत्तवा जलकीडामाह जीवनेति । जीवनं जलं तत्सम्बन्धी य आनन्दो जलकीडारूपस्त-स्मिन् रसिक इत्यर्थः । यद्वा । जीवनेन जलेनानन्दो येषां ते मत्स्यास्तद्वद्वसिको रसज्ञः । यथा ते जलं विना क्षणमपि न तिष्ठन्ति तथेमं रसं विना भगवान् न तिष्ठतीत्पर्थः । अत एवागमिष्यतीत्याशया तिष्ठामीति भावः । एवं क्रीडामुत्तवा तदनन्तरं भगवान् उपविश्य तिष्ठन् वा या लीलाः कृतवान् ताः स्मृत्वाह पूर्णानन्दकुतृहरूः । खलजलकीडादिना पूर्ण आनन्दो येषु गोपीजनेषु तेषु कुतूहलं कीडाविशेषो यस्य स तथा। एतच कीडाद्वयानन्तरं कन्दुकाकारान् पुष्पनिर्मितान् भगवान् गोपीषु प्राक्षिपत् । ताश्च भगवति । तेन महानानन्दः सहास उत्पन्नस्तत्स्मृत्वोक्तम् । यद्वा । अवज्ञापूर्वकसोपहासलीला कुतूहलम् । तथा च पूर्णानन्दः कुतूहरेपि यस्येत्यर्थः । यद्वा । पूर्ण आनन्दो अस्मास्विति ज्ञानयुक्ता ज्ञानिनः पूर्णानन्दपदेनोच्यन्ते । तथा च ते कुतूहले उपहासे यखेलर्थः । किमेतेक्षि सुद्रयन्ति र्किवा शून्यं ध्यायन्तीति गोपीभिः सह भगवास्तानुपहसतीति तथा ॥ २५ ॥

एवं सर्वाधिकरसदातृत्वं निरूप्य कीडानन्तरमुपविष्टं स्मृत्वाह गोपिकेति ।

# गोपिकाकुचकस्तूरीपङ्किलः केलिलालसः। अलक्षितकुटीरस्थो राधासर्वस्वसम्पटः॥ २६॥

गोपिकानां या कुचसम्बन्धिनी कस्तूरी तया पङ्किल इत्यर्थः । तस्याः पङ्कत्वं महा-सौरते श्रमजलकणैः । एतेन भगवत्यपि श्रमः सूचितः । तथा च तद्वचाप्ताङ्गो यदा तासां सदस्युपविष्टोभवत्तदा सौन्दर्यमनिर्वचनीयमनुभूतमिति एवमुक्तवती । यद्वा । यदा सन्ध्या-यामागमनमुत्तवान्यत्र रांत्रिं गमयित्वा प्रातरागत्य केनचिद्ध्याजेन रात्रिरमणं गोपयत उरः-स्थलं दृष्ट्वा तन्निश्चितवती तत्समृत्वेदमुक्तम्। यद्वा । गोपिकाकुचाः कस्तूरीपङ्किला येनेत्पर्थः । पूर्वं कस्तूरीपत्ररेषा अनाद्रीः स्थिताः, ततो भगवता रमणे कृते श्रमजजलकणैरार्द्रतायामाश्चे-षादिना तथात्वम् । अथवा, सर्वाङ्गे भगवानेव तादशस्तेनासंख्यगोपीरमणं सूचितं भवति । एतादृशबहुरमणेप्येकरस एवेलाह केलिलालसः। केलिषु कामकेलिषु लालस इच्छापूर्तिरहित इत्यर्थः । यो हि यत्र ठाठसायुक्तः स तमर्थं यथाकयित्रत्साधयति । तथा भगवानस्मिन्नंश इत्यर्थः । तेन सर्वदा तद्भाववत्त्वेन तत्प्रयत्नवत्त्वेन च सर्वदा रसदायीति सूचितम् । तासां सार्वदिको भावो व्रजयोषित्सदाहृद्य इति नाम्नैवोक्तः । अतो न रसाभावशङ्का । एतच कदा-चिद्वहुरमणानन्तरमपि खस्मिन्मानवत्यां बहुधा चाडुकारान् कृत्वा मानयित्वा पुनर्वहुधा रेमे तत्स्मृत्वोक्तवती । यद्वा । वहुधा रमणे कृतेपि प्रियस्वरूपदर्शनादेव पूर्वसमादप्यधिका ठाठसोत्पद्यत इति खानुभूतं स्मृत्वाह । तेषु ठाठसा यस्मात्स तथेति । ननु शङ्कायां सत्यां न रसोत्पत्तिः । अत्र चैवं स्वच्छन्दरमणे कोपि चेदागच्छेज्ञानीयाद्वा तदा कथं सादित्यत आह अलक्षितकुटीरस्थः। न लक्षितान्यपि केनापि कुतो दृष्टानि एता-दशानि यानि कुटीराणि लतागृहाणि तेषु तिष्ठतीति तथा । तेन कियत्कालमपश्यन्तो यद्यन्वेषमाणा आगच्छन्ति तदापि न जानन्तीति न रसविच्छेदः कदापीति सूचितम्। वस्तुतः तेषां पार्श्वश्चबुद्धिरेव सततमतो नानुपपन्नं किञ्चित् । तथा चोक्तं 'मन्यमानाः खपार्श्वस्थानि'त्यादि । यद्वा । यत्र परितो लतागृहाणि मध्ये चोपवेशनस्थानम् । तत्र सर्वा आगच्छन्तु भवत्यो मयाप्यागम्यते इत्युत्तवा तत्पूर्वमेव तत्र गत्वा एकस्मिन् गृहे गुप्तोऽति-ष्ठत्, ततः सर्वा एतदजानन्यस्तत्रागत्य स्वरहः कथामन्योन्यं कुर्वाणा भगवान् यदा मिलि-ष्यति तदैवं कर्तव्यं मयेति शुवाणा निर्धारितभगवदागमनप्रोद्यदुत्साहा अमर्यादं विजहुः । ततः कियत्कालानन्तरं भगवता लीलया सीत्कारविशेषे असाधारणे कृते तत्क्षणमेव सर्वास् तृष्णीं भूतासु चिकतनयनासु नाथोत्र कुत्रचिदिस्त पश्यन्त्वित शनैर्श्ववाणासु मध्ये अक-स्मान्निकुञ्जान्निःसतो यदा तदा सबीडहासपूर्वको भगवदवलोकनादिजनितो ( भावविशेषः समभूत् ) नाथे समागते एवं (करिष्यामीतिवत् त्वमेवं ) करिष्यसीति वदन् यथोक्तं ताखाश्चेषादिकं कुर्वतो महत्सुखमनुभूतमिति तत्समृत्वाह । अलक्षितश्चासौ कुटीरस्थश्चेति ।

यद्वा । यदा कदाचित्स्वयं निकुञ्जे तल्पादिकं कुर्वाणासीत् तदा तत्पश्चाद्वागे मिलितां काञ्चन गोपीं प्रत्यङ्गीकृतावधानतया भगवानवदत् । त्वं पुलिनं याहि मया तत्रैवागन्तव्यं नान्यत्र गन्तव्यमिति । एतच्छुत्वान्तःस्थैव अत्रवीन्मया तल्पादिकं विरचितमस्ति यावत्सा सर्व करोति तावत्कृपां कृत्वात्र भगवानागमिष्यतीति काकुखरेणैवोक्तवती तच्छुत्वा तदा चिकत इव तत्रागल शनैश्वादुकारान् कुर्वाणस्तत्रैव याहि मन्मनिस न विषादः, कौतुकार्थं परं म-योक्तमिति बुवाणां बलादाश्लेषादिना वशीकृत्य तत्रैव बहुधा रेमे इति पूर्वानुभूतं स्यृत्वाह। न लक्षिता कुटीरस्था येन स तथेति । तेन तदा स्वनिर्वन्धेनैव मदर्थमेव तथा कृतमधुना मन्निर्बन्धेन तथा कुर्विति भावः सूचितः । नतु कृतरमणो बहुस्रीवहाभः प्रियो भवत्याः कदाचिदागमिष्यत्येव तावद्धैर्य कार्यमिति बुवाणां सखीमाह राधासर्वस्वसम्पुटः । यहा, अलक्षितं कुटीरं राधाया एव तस्य तथात्वे हेतुमाह राधेति । राधाया यत्सर्वस्वं तस्य सम्पुटः समुदितराधासर्वस्वरूप इत्यर्थः। यद्या। यथा कृपणः सर्वस्वं यत्किञ्चत्सुवर्णा-दिकं सम्पुटे धृत्वा प्राणेभ्योप्यन्तरङ्गं कृत्वा सर्वदा रक्षति क्षणमप्यदृष्ट्वा च व्याकुली-भवति, तथा राधाया यत्सर्वस्वं प्राणेन्द्रियान्तःकरणशरीरधनयौवनसौन्दर्यादिकं तत्सर्वं भगवति समर्पितमिति वाक्यार्थः । एतादृशी धीरा कथं भवत्यदृष्ट्वेति भावः । अत एव कुटीरस्वारुक्षितत्वकरणमित्यपि । अत्रापि पूर्ववदेव स्वनामग्रहणम् । सम्पुटपदेन राधैव जानाति । तथात्वेन नान्योपीति स्चितम् । यद्वा । राधा सर्वस्वसम्पुटरूपा यस्येत्य्रक्तार्थ-वैपरीत्यम् ॥ २६ ॥

एवं खरमणमुत्तवा 'क़ुत्वा तावन्तमात्मान'मिति प्रकारेण रमणं तदैव कृत्वोपवेशन-स्थाने समागत्य सर्वाभिः सहोपविष्टोऽभवत् तऋमेण स्मृत्वाह वस्त्रवीति ।

# वल्लवीवद्नाम्भोजमधुमत्तमधुव्रतः। निगृहरस्विद्गोपीचित्ताह्यदककाननः॥ २७॥

वहानीनां यानि वदनाम्भोजानि तत्सम्बन्धीनि यानि मधूनि छावण्यामृतरसान्य-धरामृतानि च तेर्मतोङ्गीकृततदन्यविस्मृतिः एतादशमधुव्रतो अमर इत्यर्थः । मत्तमधुव्रतत्वो-त्तया तासां सदिस उपविश्य ताभिः सह गानं करोतीति स्चितम् । मत्तस्य तस्य झङ्कार-वत्त्वनियमात् । वदनानामम्भोजत्वनिरूपणेन तासां तदेकभोग्यत्वं स्चितम् । यो मध्वेव व्रतयित नान्यत्स तथा । मत्तश्च नान्यं गणयित । भगवित च तत्त्वनिरूपणेन छावण्याधरा-मृतादेश्च मधुत्वनिरूपणेन भगवतो गोपीभोगैकपरत्वम् । एतद्रसेनैव छक्ष्म्याद्यगणना च स्चिता । अत एव मर्यादातिक्रमोपि एतेनैव । नतु यद्येतादशी प्रिया मवती तदा भवतीं विद्याधुनान्यत्र कथमस्तीति शङ्का परिहता । अमरस्यैकन्नास्थितः । परन्तु मम सर्वदा सरसत्वादागमिष्यत्येवेति महदवछम्बनेन जीवामीति भावः । अन्यत्र स्थितौ हेतुरुक्त एव । श्चीतछत्वसुरभित्वकोमछत्वातिसरसत्वादीन्यम्भोजपदेन स्चितानि । यद्वा । छोचनचुम्बन-

जनितनीलिमाधरमारात् दृष्ट्वा पूर्व कदाचित् अमरअमस्तत्रासीद् गोपीमुखाम्भोजमधुमत्तोपि रसाधिक्येन भगवद्धरमागत इति तत्स्मृत्वेदमुक्तम् । ताद्शो मधुव्रतो यस्मिन्निति । अत्रा-मोदस्य तदनुगतिजनितसुखातिशयस्य च मधुव्रतत्वं ज्ञेयम् । यद्वा । मधुपदेन साधारण-कमलमधूच्यते । तथा च वल्लवीवदनाम्भोजे मधुमत्तमधुव्रता यस्मादित्यर्थः । रतान्ते पद्मि-नीनां पद्मगन्धो भवतीति तथा । तन्मत्तमधुव्रतानामप्यत्रागमनेनात्र तेभ्योधिकरसादिमत्त्वं सूचितम् । धर्मान्तरेणापि मधुव्रतत्वमाह निग्रहरस्विदिति । नितरां गूढः गुप्तो यो रसस्त-द्विद् ज्ञाता । यथा अमरः कमलनालपत्रादिकं विहाय अन्तर्गुप्तं मकरन्दमेव पिषति जाना-तीति, तथा भगवानत्रैवं बन्धे कृतेऽयं रसः प्रादुर्भविष्यति, अत्रैवं नखदशनदानेऽयं रसो भविष्यतीति सर्वं जानातीत्यर्थः । तेन महारसभोकृत्वदातृत्वे सूचिते । ननु गोकुलेश्वरस्य सर्वभयरहितस्यैवं गुप्ततया रमणे को हेतुस्तत्राह निगरहेति । भावप्रधानोयं, निग्रहत्वे यो रसस्तज्ज्ञाता इत्यर्थः । यथा गुप्ततया रमणे रसः, न तथा प्रकटतया रमणे इति इममर्थ जानाति तेन तथा करोतीति भावः । यद्वा । यदा कदाचिद् गोपीवेषं कृत्वा उपरि महता वस्रेण मुखकमलमावृत्य तासां मध्ये उपविष्टे भगवति केचन गोपाला भगवानत्रास्तीति पृच्छन्तः समागताः ततश्रात्रान्यः पुरुष एव नास्तीति सर्वाभिरुत्तरं दत्तमिति तत्समृत्वाह निग्रहेति । नितरां गूहस्ते यथा न जानन्ति तथा गोपीवेशानुभृतरसञ्चाता चेति । एवं रतिकर्तारं निरूप्य तदनन्तरं जातपुष्पावचयक्रीडां स्मृत्वाह गोपीति । गोपी-चित्तानामाह्यादकर्तृ काननं वनं यस्येत्यर्थः । तत्र प्रतिवृक्षं कोमलदलप्रसूनलतागृहजलकी-डाहदावरणानि भगवता सहैकान्ते स्थातुं योग्यानि दृष्ट्वा आह्वादविशेष उत्पद्यत इति तथा । यद्वा । निगूढेत्याद्यकं नाम । तदा पूर्व गोपीविशेषणम् । भगवत्पक्षोक्तार्था अत्रा-प्यनुसन्धेयाः । यद्वा । गोप्यश्चित्ते यस्य स तथा तस्याह्वादकं काननं यस्येत्यर्थः । एतच यदा प्रथममेव भगवद्गोप्योरन्योन्यमासक्तिस्तदा भगवान् केदं रमणं कर्तव्यमिति विचार-यन् वृन्दावनं दृष्ट्वा सन्तुष्टो जात इति तत्स्मृत्वोक्तम् । तदुक्तं 'वृन्दावनं गोवर्धनं यमुना-पुलिनानि च । वीक्ष्यासीदुत्तमा श्रीती राममाधवयोर्नृपे'ति । कलानिधिरिति पाठे बहु-वीहिः। कामकलानिधिरिति वार्थः । तस्मिन्निन्दुरिति वार्थः । गोपीचित्ताह्वादे कलानि-धिश्चन्द्र इत्यर्थः ॥ २७ ॥

तदनन्तरं खयं गोपिकाभिः सह क्रमेण कालिन्दीपुलिनमासमन्तात् दृष्ट्वा वने निकु-स्रोषु क्रीडा कर्तव्या ततोऽत्रागत्य सर्वाभिः सहोपवेष्टव्यं जलकीडा च कर्तव्या इति वने क्रीडाकरणेपि तासां नान्योन्यदर्शनादिकं पुलिने तदिप भविष्यतीति विचार्यात्यानिदतो जातस्तत्समृत्वाह कालिन्दीति ।

> कालिन्दीपुलिनानन्दी ऋीडाताण्डवपण्डितः। आभीरिकानवानङ्गरङ्गभूमिसुधाकरः॥ २८॥

कर्लि द्यतीति कलिन्दः, तस्य कन्या कालिन्दी । तेन तासु अन्योन्यं सापत्यभावा-५ प्रेमा०

भावः सूचितः । तस्याः यस्पुलिनं तस्मिन् य आनन्दः पूर्वोक्तस्तद्वानित्यर्थः । यद्वा । कालिन्दीपुलिनसम्बन्ध्यानन्दो रासरूपस्तद्वानिति तस्मिन्नानन्दित्वं यस्मादिति भावप्रधानो वा । तदनन्तरमेकस्बरूपेण बह्वीनां प्रत्येकस्बरूपेणापि विलासं कृतवांस्तदाह ऋरिडा-ताण्डचपण्डितः । क्रीडारूपं यत्ताण्डवं तस्मिन्पण्डितोऽतिचतुर इत्यर्थः । ताण्डवं हि नियमरहितं नृत्यम्। क्रीडायां तत्त्वनिरूपणेन काञ्चिद्रमयति, अर्धरतामेव काञ्चित् त्यत्तवान्यां परिरम्यान्यां चुम्बति, काञ्चिन्निकटस्थां त्यक्त्वा दूरस्थां गृह्णातीत्यादि सूचितम् । अस्य रसशास्त्रोक्तमपि पण्डितत्वोक्तयैवमपि तथैव करोति यथोत्तरोत्तरं रसाधिक्यं भवतीति सूचितम् । तदनन्तरं सर्वासु रेमे इत्याह आभीरिकानवानङ्गरङ्गभूमि-सुधाकरः । आभीरिकारूपा या नवानङ्गस्य नूतनकामस्य रङ्गभूमयः तत्सम्बन्धी सुधाकर-श्रन्द्रमाः, यया यया कीडया ताः प्रकाशिता आनन्दिता भवन्ति तत्तत्कर्तेत्यर्थः। नवरवमस्य प्रसिद्धकामाद्भिन्नस्याधिदैविकरवेन भगवत एव तथात्वेनैतास्वेव प्रकटरवेन हर-दग्धस्यैव चात्रैवोद्भवेन चेति। व्रजानङ्गनवाङ्कर इति नाम्नि सहेतुनिरूपणं विस्तृत-मस्माभिः। अत एव नवानङ्गपदम् । रणभूमिर्विलासभूमिश्व रङ्गभूमिरुच्यते । तेनैतासु रतिकोशलं सूचितम् । यद्वा । नवेति भूमिविशेषणम् । तथा चाभीरिकाणां नवा नूतना या अनङ्गरङ्गभूमय उरःप्रदेशास्तत्सम्बधिनी या सुधेव सुधा कामरस इति यावत् । तस्या आकरः स्थानम् । लौकिकश्चन्द्रो लौकिकसुधाकरत्वेन तथोच्यते । अयं त्वेतत्सुधाकरत्वेन तथेत्यर्थः । करपक्षेपि तथा । नवत्वेन कैशोरयौवनमध्यसमयः सूचितः । तेन पूर्वमचतुरा अपि भगवद्दर्शनमात्रेणैव रसशास्त्रनिपुणा भवन्तीत्युक्तम् । अत एवाभीरिकापदं पूर्वमुक्तम् । अग्रे विदग्धेति वदिष्यति । यद्वा । सामान्यक्रीडामुक्त्वा तल्पादिषु विशेषक्रीडामाह आभीरिकेति । तासां नवानङ्गसम्बन्धिन्यो या रङ्गभूमयः पुष्पादिशय्यास्तासु सुधाकरो दर्शनाश्लेषचुम्यनरमणनखादिमयूखैरखिलतापहारीत्यर्थः । एतेनान्धकारशङ्काप्रदीपाद्यपेक्षा च निरस्ता । यद्वा । यूर्वोक्तसुधायां सुधानिमित्तं करो यस्येति गोपीवक्षसि दत्तकरं स्मृत्वोक्तम् ॥ २८ ॥

एवं भगवचातुर्ये उच्यमाने तदैव प्रकाशितं स्वचातुर्यं स्मृखाह विद्रभ्धेति । विद्रभ्यगोपवनिताचित्ताकृतिविनोदकृत् । नानोपायनपाणिस्वगोपनारीगणावृतः ॥ २९ ॥

विदग्धा अतिचतुराः सर्वाशे या गोपविनतास्तासां चित्ते आकृता मनोरथत्वेन पूर्व विचारिता ये विनोदास्तत्कृत् तत्कारीत्यर्थः । दिवसे भगवान् रात्रौ यदा मिलिष्यित तदा एवं वन्धादिकं हास्यं च करिष्याम इति विचारितमात्रतत्तत्कर्तृत्विनिरूपणेन भगवां-स्तासामर्थे कथनमपि नापेक्षत इति सूचितम् । तेनातिसरसत्वं रमणस्य सूचितम् । विदग्धात्वं भगवतेव न स्वत इति ज्ञापनार्थं गोपसम्बन्धनिरूपणम् । सर्वदा गोचारणरतानाम-

नितचतुरत्वात् । यद्वा । ताद्दिग्विनोदा भगवत एव । तथा च ताद्द्यो वनिताश्चित्ताकूत-विनोद्कृतो यस्य स तथा । अपूर्वभाव आर्षः । यदा कदाचिद् भगवान् राधामाकार्यान्य-व्यासङ्गं कारियत्वा चुम्बनं करिष्यामीति तदा समागतामङ्गमारोप्यापृच्छत् कः समाचार इति । तदा राधा भगवच्चम्बनमकस्मात् कृत्वा अयं समाचार इत्यवदत् तदा महान् विनोदो जात इति तत्स्मृत्वेदमुक्तम् । अत एव विनोदपदं दत्तम् । पूर्वोक्तार्थे एतद्वैपरीत्यं यदा जातमासीत्तत्समृत्वेदमुक्तं ज्ञेयम् । एवमेकान्ते कतिपयगोपीभिः सह रममाणे भगव-खन्या गोप्यो नाथमेताभिरेव प्रेषिताभिः दूतीभिः पुलिनमागतं ज्ञात्वा विविधवस्तूनि गृहीत्वा तत्राजग्मुस्तत्स्मृत्वाह नानोपायनपाणिखगोपनारीगणाञ्चतः। यद्वा । सर्वाभिरेव गोपीभिरेवं रमणानन्तरं आन्तं चिरं भुक्तं च ज्ञाखा त्रियं शीघ्रमेव काश्वन गखा सर्वा सामग्री गृहीत्वा जग्मुस्तरस्मृत्वाह नानेति । नानाविधानि यान्युपायनानि शिखरिणीपकान्नशृत-द्रग्धादीन्यतिदृश्यानि ताम्बूलचन्दनकस्तूर्यादिसुगन्धद्रव्यवस्नमालापुष्पादीनि च। तानि पाणिस्थानि यासामेतादृश्यो या गोप्यस्तासां ये गणाः समूहाः तैरावृत इति तथा। उपायनानां पाणिस्थत्वोत्तया तासामागमनानन्तरं रमणस्थलं त्यक्तवा यमुनानिकटेऽतिप्रशस्ते निविडतरुन्छाये सर्वाभिः सहोपवेशनयोग्यस्थलं अग्रिमलीलार्थमेताभिर्वेष्टितोऽचलत् यदा स समयः सूचितः । गतावेव तथात्वात् । अन्यथा सामग्री तत्रैव धृता स्थात् । ताभिरा-वृतत्वेन मध्ये लीलागतिः सूच्यते । तदुक्तम् । 'ततश्च कृष्णोपवने जलस्थले'त्यादि पद्येन । भगवद्र्थमेता होकिकवैदिकमर्यादामपि न मन्यन्ते । सर्व त्यक्तवा भजन्यत एव भगवानपि लोकवेदातीतं फलं ददातीति ज्ञापनाय गोपसम्बन्धनिरूपणम् । सर्वा अप्येवविधा इति ज्ञा-पनाय यूथभेदज्ञापनाय वा गणपदम् ॥ २९ ॥

एवं गतिं निरूप्य तत्र गत्वा यत्कृतवांस्तदाह वाञ्छेति ।

वाञ्छाकल्पतरुः कामकलारसिशरोमणिः। कन्द्रपेकोदिलावण्यः कोटीन्दुललितद्यतिः॥ ३०॥

वाञ्छायां कल्पतरस्तत्रायं भावः । तत्र कालिन्दींमुत्फलकमलां कूजन्मयूरकलहंस-सारसां मध्ये निलनीतटस्थिविवधप्रस्तै रमणार्थं विरचितस्थलीमिव भान्तीमितिधीरसमीरसे-वितां दृष्ट्वा जलकीडेच्छाभृत् । तदा भगवान् जलकीडयेव श्रमं दूरीकर्त्तं तां कीडां कृतवां-स्तत्र च यथा यथा कामना तासां स्थिता तथेव कृतवानिति । तदुक्तम् । 'ताभिर्युतः श्रम-मपोहितुमि'ति । वाञ्छापदेन तामिरनुक्तमिप कृतवानिति सूचितम् । कल्पतरूत्वेन सर्व-मनायासेनैव करोतीति कुर्वन्नपि अविकृत एवेति सूचितम् । यथा स देवैकभोग्यस्तथा एतं-देकभोग्यत्वं भगवतः सूचितम् । एवं सामान्यतो जलकीडामुक्त्वा तन्नैव कृतं रमणं निरू-पयति कामकलारसिदारोमणिः । कामरूपा या कला तत्सम्बन्धी यो रसस्तस्मिन् शिरोमणिः सर्वश्रेष्ठो न कोप्येवं जानातीत्यर्थः । जले हि रितः किठना, तेन लौकिकालौकि-

कानुभावैः करोतीति तथा । कठात्वेन विचित्रत्वं द्योतितम् । कामकठारसानां शिरोमणि~ भूतस्तादृशरसरूप एव इति वार्थः । उत्कर्षस्य सजातीय एव योग्यत्वात् । तेन सर्वदा पूर्ण-रसत्वं सूचितम् । यद्वा । स रसः शिरोमणिभूतो येन स तथा। कामरसस्य पूर्वं पातहेतुत्वेन मर्यादायामतितुच्छत्वादधुनैव भगवता ब्रह्मानन्दमोक्षादेरप्यधिककरणात्तथा । एवं जल-क्रीडानन्तरं तीरे समागत्याङ्गप्रोञ्छनानन्तरं वस्त्रादिकं परिधाय सर्वाभिः सहभोजनं चकार, तदनन्तरं ताम्बूलं भक्षयन्नुष्णीषकञ्चकादिकं परिधाय तत्कृतासने उपविष्टः । ततस्तास्तिलकं कृत्वा कपोलतलमारभ्य सर्वाङ्गे चन्दनं लिश्वा मालाः परिधाप्य भगवते स्वयमप्यन्योन्यं शृङ्गारतिलकाञ्जनादिकं कृत्वा पुष्पमालाः परिधाय परितो भगवत उपविष्टास्तन्मध्ये गतस्य शोभां स्मृत्वाह कन्दर्भकोटिलावण्य इति । कोटीत्युपलक्षणं, असंख्यकन्दर्पेभ्योप्यधिकं लावण्यं यस्येत्यर्थः । तथा चोक्तम् । 'चकास गोपीपरिषद्भतो हरिस्रैठोक्यठक्ष्म्यैकपदं वर्षुर्दघदि'ति । एवं सौन्दर्ये निरूप्यमाणे रासपूर्वकालीनप्राकट्यानन्तरं पुलिने कृतासनोपविष्ट इति शोभां स्मृत्वा यथा तदा तत्रोपविश्य अङ्गसङ्गवाण्यादिभिः पूर्वविरहतापमपाकरोत्तथैवाधुनापि तापमपाकरोत्विति भावेन तत्कालीनामेव शोभामाह कोटीन्दुललितचुतिरिति। कोटीति पूर्ववत् । तथा चासंख्येन्दुभ्योपि रुलिता मनोहरा द्युतिर्यस्येत्यर्थः । तेन निर्मरुत्वान्यप्रमा-नभिभान्यत्वस्वदैकरूपत्वगोपीवदनविकासकत्वादीनि सूचितानि । अत एव भगवदश्रे ठीलोपयोगी न लौकिकश्चन्द्र उपयुज्यते । तुच्छप्रभस्योद्दीपनादावप्रयोजकत्वात् । किन्त्व-**ठौकिको भगवन्मनोधिष्ठाता ठीठोदयसमानकाठोदयो ठीठोपरतिसमानकाठोपरमो** मध्याकाञ्चाविधमात्रगतिरस्त(स)मयरहित इत्येतत्सर्वं 'तदोह्नराजे'ति श्लोके निरूपितम्। किञ्च । तासां रात्रीणां तस्या ठीठायाश्च नित्यत्वेन का प्रत्याशासेत्यठं विस्तरेण । द्युतेस्तथा-त्वनिरूपणेनाङ्गसङ्गं विनापि प्रसरद्भगवत्प्रभासम्बन्धादेव तापापगम इति सूचितम् । यस प्रभैवैतादशी तत्सङ्गे किं वक्तव्यमिति भावः । यद्वा । रासे खनिकटस्थभगवत एव दर्शनेनान्यस्वरूपाणां रसार्थं भगवता प्रदर्शितत्वेन च तत्र तत्र प्रभामेवापश्यत् तां स्वनि-कटस्थसैव भगवतोऽमन्यत् । तेन तत्समृत्वाह कोटीति ॥ ३० ॥

एतादशकरणे कोऽभित्रायस्तत्राह ।

## जगत्त्रयमनोमोहकरो मन्मथमन्मथः। गोपसीमन्तिनीशश्वद्भावापेक्षापरायणः॥ ३१॥

जगत्रयपदेन तत्र स्थिताः स्थिय एवोच्यन्ते । ता एव जगित सन्ति । नान्ये येषां नायं मोहः । तेनान्येषामसत्त्वं मन्यन्ती ता एव जगत्यदेनोक्तवती । तथा च । तासां मन्सो मोहनं वशीकरणमिति यावत् । तदेव परममुद्देश्यं यस्य स तथा । यथैवैतद्भवति तथैव छीछां करोतीत्यर्थः । तथा चोक्तम् । 'भजते ताहशीः क्रीडा याः श्रुत्वा तत्परो भवे'दिति । तथा च मोहनमात्रस्योदेश्यत्वेन तस्य. च सम्पन्नत्वेनातः परं मद्वार्तामपि किमर्थं चाछियष्यतीति

भावः । अथ स्त्रियस्तु कामेन स्वभावत एव पुरुषस्य वशे भवन्तीति किमाधिक्यं भगवतीति चेत्तत्राह मन्मथमन्मथः। मन्मथस्तु न कस्यापि वशे भवति किन्तु तस्य वशे सर्वे। सोप्यत्र वशे भवतीत्यर्थः । अधिकं किं वक्तव्यमिति भावः । यद्वा । रासपूर्वसामयिक-विरहे जडेषु चेतनकार्यं भगवद्गतिज्ञानं मत्वा सर्वत्र प्रश्नकरणं तथैव लीलादिकरणं स्मृ-त्वाह एतादृक्सभाव एव भगवानित्याशयेन जगदिति । जगत्रयेपि यो मनोमोहो गोपीनां स एव पर उद्देश्यो यस्य स तथेति । तदनन्तरं क्रमेण प्राद्वर्भूतं स्मृत्वा आह मन्मथमन्मथ इति । तत्राप्युक्तम् । 'साक्षान्मन्मथमन्मथ' इति । तत्त्वेन प्रादुर्भावस्यायं भावः । विरहस्योपमर्दिखेन स्वभावत एवातिकठिनस्य प्रभावेन कामादिभावस्य तिरोहित-त्वाद्भगवद्दर्शनमात्रेण न तदुद्भवः । तेन स्वयमेव तद्रप्रेण प्रकटः । तथा च तद्र्पे च हृदया-रूढे तहुद्भवोवश्यं भवति, तदैव च रसः । अन्यथा रसाभासः स्यात् । अत एव श्रीभाग-वते 'काचित्कराम्बुजिम'त्यादिना विरहजतापत्यागमुक्त्वापि पुनर्भगवतो वाचः श्रुत्वा विरह-जतापं जहुरित्युक्तम्। स च तापे सत्येव सङ्गच्छत इत्यठं विस्तरेण । नन्वेमपि कुतस्तत्राह गोपेति । गोपसीमन्तिन्याः शश्वत् सर्वदा यो भावः कामभावः अपेक्षा च, एते एव परायणे उद्देश्ये यस्थेत्यर्थः । तेन तथा करोतीति भावः । यद्वा । तासां यः शश्वद्भावः सर्वदा निकटिश्यतिरपेक्षा च इत्येत्र पूर्ववत् । गोपसीमन्तिनीसम्बन्धिनी या अश्वद्भावस्य निकटस्थितरपेक्षा तस्याः परायणो विषय इति वार्थः । किञ्च ॥ ३१ ॥

भगवानिप तादृशधर्मवानेव येन क्षणमिप न त्यक्तं शक्त इत्याह नवीनेति ।

# नवीनमधुरस्नेहः प्रेयसीप्रेमसञ्चयः। गोपीमनोरथाक्रान्तो नाट्यलीलाविद्यारदः॥ ३२॥

नवीनः सर्वदा नृतनः मधुरश्च खेहो यसेल्यधः । नृतनो हि प्रचरो भवति । भगव-दीयस्य च सर्वदेव नृतनत्वेन सदा तथात्वम् । मधुरत्वेनासिक्तिहेतुता । नवत्वेनान्यासिक्ति-विस्मारकत्वमत्यिमेलाषा च सूचिता । यद्वा । नवीनेषु नृतनेक्ष्त्रेव मधुरः खेहो यस्येत्यिति-दुःखेन ईषत्कुपितैवमवदत् । एवं भगविन्नष्ठं ताद्दशं धर्म निरूप्य स्वनिष्ठं निरूपयित प्रेय-सीति । प्रेयसीनां भगवतः प्रियाणां गोपीनां प्रेम्णः सञ्चयो यत्र यथा कुतश्चित्पातं वस्तु एकत्र गुप्ततया स्थाप्यते तथा । पुत्रवित्तगेहदेहादिस्थितस्रोहो भगवित यथा न कोप्यन्यो जानाति तथा समर्पित इत्यर्थः । वस्तुतस्तु सर्वा अपि गोप्यो भगवत्याकत्व्यमत्र ज्ञात्वा सर्वाशां विहाय विगादभावेन हृदय एव प्रेम्णः सञ्चयमकुर्वन् स एवाधुना प्रकटो भगवा-नित्यर्थः । अत एव श्रीभागवते 'चिरात्त्वयि धृतामाशामि'त्युक्तमेताभिरेव । प्रेमसञ्चय-रूपभगवत्येयसीत्विनरूपणेनैतासामपि भगवत्येमसञ्चयरूपत्वं सूचितम् । यद्वा । कदाचिद्धग-वान् राधागमिष्यतीति पुष्पचन्दनाञ्चननीवीकस्तूरीविविधमक्ष्यताम्बूलमालदिकं निकुञ्जे संग्रह्य प्रतीक्षामकरोत्ततः समागतायां राधायां श्रङ्कारं विधाय रेमे इति तत्स्मृत्वाह

**प्रेयसीति । प्रेयसीनां प्रेम्णा सञ्चयो यस्य स** तथेति । एवं बाह्यमुत्तवैतत्कालीनमेवान्तरं स्मृत्वाह गोपीति । गोपीविषयको यो मनोरथ एवमेवं करिष्यामीति तेनाकान्तो व्याप्तोऽन्यभावरहित इत्यर्थः । यद्वा । ननु यदि भगवान् भक्तगृहे गतो भविष्यति तदा कथं प्राप्तिरित्यत आह । गोपीनामेव मनोरथेनाकान्त इति । तेनास्मद्भविरिक्तभावस्य न तत्र प्रवेश इति भावः । एतेनेदं खरूपं तासामेवार्थ इति सूचितम् । अत एव श्रीभागवते 'श्रुतिभिर्विमृग्यामि'त्युक्तम् । तदुक्तम् । 'तासामाविरभूदि'ति । 'एवं मदर्थे'त्यादिनापीतीद-मुदितं परमभाग्यवतैव विश्वसनीयमित्यलं लिखनेन । यद्वा । यदा पूर्वमेव दर्शनानन्तरं स्वयं भगवदाश्लेषादिमनोरथव्यास्या विस्मृतगेहादिरासीत्तत्स्मृत्वाह । गोपीमनोरथाकान्ता येन स त-थेति।गोपीमनोरथेनाकान्ता यस्मित्रिति विपरीतं वा स्मृत्वोक्तम्। एवं मनोरथ उच्यमाने पूर्वं यदा कदाचित्स्वमनोरथं भगवान् स्वनृत्यं दर्शयित्वा पुरितवांस्तत्समृत्वाह नाट्येति । नाट्य-ठीठायां विशारदः अतिचतुर इत्यर्थः। निरर्थकतत्तध्थादिशब्दाद् मृत्यमपि सरसमिति ज्ञापनाय ठीठात्वनिरूपणम् । यद्वा । नाट्यपदेन शास्त्रीयशुद्धमार्ग उच्यते । ठीठापदेन देशीयनृत्य-मुच्यते । तेन नाट्ये लीलायां च तथेत्यर्थः । यदा । कदाचिद्राधया भगवद्रे ऋयमाणे नृत्ये प्रतिपदं साधु साध्विति सशिरःकम्पं सानुरागेक्षणं प्रशंसते भगवानितप्रमोदेनाकार्या-श्लेषमपि करोति तत्समृत्वोक्तम् । पूर्वोक्ते विशारदोऽतिरसिकज्ञाता इति । तत्र तादृश्यो यसादिति वा। भगवान् स्वयं नृत्यं कृत्वा तथा शिक्षयतीति तथा।। ३२॥

एवं भगवन्नृत्यं सरसं निरूप्य तत्सरसतायां हेतुं वदंस्तत्कालीनमेवार्थं निरूपयति ।

### प्रसङ्गरभसावेदाप्रमदाप्राणवस्त्रभः। रासोस्लासमदोन्मसो राधिकारतिसम्पटः॥ ३३॥

नृत्ये प्रतिपदाभिनयप्रदर्शनेच्छाजनित उत्साहिनशेषो रमसपदेनोच्यते । तथा च प्रत्यङ्गं रभसानेशो यस्य स तथेत्यर्थः । तेन सर्वत्राभिनये ताद्र्प्यमेव भनतीति स्चितम् । अत एवातिसरसतेति भावः । तेनेदं देशीयनृत्यं निरूपितं भवति । तेनारम्मे ग्रुद्धमार्गीयं पश्चादेशीयं नृत्यमिति परिष्टितिः स्चिता । एवं द्रष्टृत्वेन काश्चिदप्रे उपवेश्य नृत्यं कुर्वन्नतिरसोद्भमे राधया सह नृत्यं चकार तस्मृत्वाह प्रमदेति । प्रकृष्टो मदो यस्याः तस्याः प्राणेम्योपि वल्लमः प्रिय इत्यर्थः । यथा भगवान् रभसयुक्तस्त-येव राधापीति ज्ञापनाय प्रमदापदम् । उभयोस्तुत्यतायामेव सरसतेति तथा । यद्वा । प्रमदा प्राणवल्लमा यस्य स तथेति । यद्वा । प्रत्यङ्गेत्यादिना रमणसामयिक एव भगवानुच्यते । तदा प्राणपदं वलपरमि ज्ञेयमिति दिक् । यद्वा । रासपूर्वकालान्तर्धानानन्तरप्राकट्यानन्तरं को वेदाधुनापि कुत्रचिद्धगवानागच्छेत्तदान्वेषणार्थमपि प्राणान् स्थापयिष्याम इति वियोगंभीरतया प्राणेभ्योप्यन्तः स्थापयन्तीति स्मृत्वेदमुक्तम् । स्थापने सामर्थसूचनाय प्रमदेतिपदम् । एवं स्वप्रमदात्वं निरूप्य भगवतोपि तथात्वं निरूप्यति रासोक्षास-

मदोन्मत्त इति । रासरूपो य उल्लासः उत्साहस्तस्मिन् यो मदस्तेनोन्मत्तस्तदेकरसपूर्त्या उछंघितमर्यादो विस्मृतस्वात्मारामत्वब्रह्मत्वपूर्णकामत्वादिरित्यर्थः । अत एव श्रीभागवते 'यथा मदच्युद्द्रिरद' इति दृष्टान्तः। मत्तस्यैव तथात्वात् । यद्वा । रासोल्लासमदोन्मत्ता गोप्यो यस्मादित्यर्थः । तथा चोक्तम् । 'तदङ्गसङ्गप्रमदे'ति श्लोकेन । रासस्येतरविस्मारक-खैकस्वभावत्वनिरूपणार्थं मदपदम् । नन्वेतादृशस्य भवत्याः स्मरणं कथमित्यत आह राधिकारतिस्रम्पटः । राधाया या रतिः रमणं तस्यां सम्पटस्यक्तुमशक्त इत्यर्थः । यद्वा । राधिका रतिलम्पटा यस्मिन्स तथेति । यद्वा । कदाचिद्दिवसे निकुञ्जपुष्पतस्पे चिरं रमणं कृत्वाश्चिष्ट एव शयनं कृतवान् तदा काचित्र्रणयभरामृतजलिधवीचिवर्णावलीभिस्तत्र सुप्तं जानन्ती पश्चाद्धागे स्थित्वा निर्भरराधानिजस्नेहोत्साहवशंवदमानसा गोपी पृच्छतीव रसार्थं जगाद राधिकारतिलम्पटोत्रास्तीति । तदार्धसुप्तोत्थितेदं श्रुत्वा राधा भगवान-प्यतिप्रमोदेन वस्त्रप्रहणजनितकङ्कणझणत्कारेण ज्ञापितवती । ततः समागतां गोपी-मेकान्ते खनामसम्बन्धेन प्रियनामोत्तया सन्तुष्टा भगवद्रसचिह्नादिनिभृतखालिङ्गनेनाति-निर्दृतां प्रत्येकान्तर्वार्तामवदत्, तदा महात्रसोतुमूत इति तत्समृत्वेदं नामोक्तम् । यदा । अन्यत्रावर्षि कृत्वा सम्पूर्णां रात्रिं स्वनिकट एव निषेवे । ततः प्रातः स्वकण्ठे भुजं प्रक्षिप्य चुम्बनादिकं कुर्वन्नेव स्खलद्गतिर्घूर्णायमाननयनस्तद्गोपीगृहे समागतस्तदारात्तत्सख्यो भग-वन्तं दृष्ट्वा नाथ आयातीत्यबुवंस्ततो दर्शनात्यी मानं कर्तुमशक्तापि रसस्वाभाव्यान्मि-थ्यैव वदनं गोपयंस्तूष्णीमतिष्ठत् । तदा भगवन्तमागतमनेकचाटुकारान् कुर्वाणं सपुरुकम-श्रवेन खरादिकं प्रौढ्या गोपयन्यप्यगोप्यतया सर्वागीणपुरुकैरसमशर**शरै**रिव खिन्नमा-त्मानं काकुना तदेकदासीत्वं च ज्ञापयन्ती चात्रवीत् । भगवान् राधिकारतिलम्पटः कुतो मत्समीपमागमिष्यतीति राधिकाप्राणतया स्वस्य तद्रमणेनैव स्वरमणेनैव सन्तुष्टापि नूपुरसि-श्चितै राधिकागमनं जानन्त्यजानन्तीव । तदा राधा तिच्छकं घृत्वा मानं कुरु परं सकृन्मुख-चन्द्रं दर्शयेति वदन्ती वदनमुन्नतं चकार । इयं च राधां रसेन चिह्नैश्व पूर्णा दृष्ट्वाति-प्रमोदेन मानिनीव राधाश्चेषमकरोत् । तदा भगवतोभयोरकेदैवाश्चेषे कृते प्रहस्य ताहश्-प्रियदर्शनप्रमोदभरवशा नाथमप्यालिङ्गितवती । तदा भगवता तस्यै महात्रसो दत्त इति स्वयमतिसन्तुष्टाभवत् । तत्स्मृत्वेदं नामोक्त्मधुनाप्यागच्छेति भावेन ॥ ३३ ॥

एवं खरमणोत्तरसमयं स्मृत्वोत्तवा रमणसमयं स्मृत्वाह खेलेति ।

खेलालीलापरिश्रान्तः स्वेदाङ्करचिताननः। गोपिकाङ्कालसः श्रीमन्मलयानिलसेवितः॥ ३४॥

खेला कीडा तस्यां या लीला बन्धादिरूपा तया परिश्रान्त इत्यर्थः । यद्वा । कदा-चिद्भगवान् राधा च रहिस यस्य जयः स एवमेवं चुम्बनबन्धादिकं स्वानुगुणं करिष्यतीति स्वानुरूपं पणबन्धं कृत्वाक्षादिभिः खेलनमकुरुताम् । तत्वेलापदेनोच्यते । ततो भगवतो

राधायाश्च पर्यायेण जयानन्तरं स्वस्वजयानुरूपा या लीला पूर्वोक्तरूपा तत्रोभयानुरू-पतत्रतत्करणात् परितः श्रान्तो जात इति तथा । यद्यप्येवं खस्यापि श्रमस्तथापि रसाधिक्ये पुम्भावमापद्यत इति स्वश्रममन्यमानयोक्तं, तेन विपरीतमपि सूचितम् । यद्वा । तत्र परिश्रान्ताप्यपरिश्रान्ता येन स तथा । तदुक्तम् । 'तासामतिविहारेणे'ति श्लोकेन । 'तत्कररुहस्पर्शप्रमोदा' इति च । 'ताभिर्युतः श्रममपोहितुं श्रान्तो वाऽ-विश्वदि'ति च । यद्यपि नायकश्रमो नायकाया नेष्टस्तथापि भगवानेवमप्यतिमोहनः सुखद इत्यभिप्रायेण निरूपितम् । तथा चोक्तम् । 'उत्सवं श्रमरुचापि दशीनामुन्नयन्नि'ति । यत्र तद्पि अमे एवं तत्रैतादृश्यभमे किं वक्तव्यमिति भावः । अत्र रसिकेन स्वयमेवानेकेथी ज्ञेया इत्यलं विस्तरेण । श्रमकार्यमाह स्वेदाङ्करिचताननः । खेदस्य प्रखेदस्याङ्कराः सूक्ष्म-जलकणास्तैश्चितं व्याप्तमाननं यस्य स तथा । तस्मिन् समये मुखारविन्दमेव दृष्टिपथमिति प्रथमं तत्रैवं तदुद्भवेन च मुखकमलमेवोक्तम् । तेन मुक्ताफलैरिव तैरतिशोभा सूचिता । अङ्करोक्तया क्षणानन्तरं त एव किञ्चित्पुष्टा भवन्तीति सूचितम् । एतादशस्य स्पर्शचुम्बना-दिहेतुत्वेन विभावकत्वं सूचितं भवति । तादृशान्याननानि गोपीनां यस्मादिति वा । ऋमेण रतान्तसामयिकं नाथं निरूपयति गोपिकाङ्कालस इति । गोपिकाया अङ्के अलस इव अलसो निष्पन्दं क्षणमात्रं तत्र स्थित इत्यर्थः । तत्र निसर्गात्सुखमिति न्यायेन तदा सुखा-तिशयात्तथा । यद्वा । पूर्वनाम्नेव रतान्तमुत्तवा पश्चाद्वहिरुपवेशनस्थाने समागत्य गोपिकाङ्क एवोपविष्टस्तदुपष्टब्ध एव । तदुक्तम् 'गोपिकाङ्कालस' इति नाम्ना । यद्वा । उरवोङ्कास्ते यथा शिथिलगतयस्तथा भगवानिप तदेत्याह गोपिकाङ्कवत्तथेति । एतेन तास्तान्यथा बलाचालयन्ति तथा नाथमपि बलात् स्वकोडे समारूढं खगृहमेकान्तं नीत्वाभ्यङ्गादिकं कुर्वन्तीति सूचितम् । ततः श्रमापगममाह श्रीमन्मलयानिलसेवित इति । श्रीमान् यो मलयसम्बन्ध्यनिलस्तेन सेवित इत्यर्थः । सेवनेन मान्द्यम् , मलयसम्बन्धेन सौरभ्यं, श्रीमत्पदेन शैत्यं च सूचितम्। श्रीः रुक्ष्मीः तद्वानित्यर्थः। अस्य कालिन्दीसूक्ष्मकणविभावक-त्वादयो धनम् । तेनैव तादशश्रमेपि तथात्वेनालैकिकसामर्थ्यं सूचितम् । यद्वा । अत्र लक्ष्मीः प्राप्तस्वावसरा रतानन्तरमपि व्यजनाद्यर्थमपि ममोपयोगो भवेदिति तदागत्य वृक्षान्तरा श्थित्वा भयेन रुजया चात्मानं गोपयन्त्यपश्यत् । तत्रापि स्वानुपयोगं दृष्ट्वा तत्रैव पश्य-न्त्येव दक्षिणस्यां दिशि स्थिता । तदा मलयानिलत्वेन तत एव समागच्छंस्तन्मुखामोदविशेष-मिप गृहीत्वायाति तदा मध्ये श्रीमान् भवतीत्यत उक्तं श्रीमदिति । अत एव श्रीभा-गवते 'श्रयत इन्दिरा' इत्युक्तम् । अत एव भगवता गोपिकाङ्कस्थित्या तदुपविष्टंभेन च गोपिकावश्यत्वं श्रियै ज्ञापितमित्यलं विस्तरेण । एतन्नामोक्तिसमान्कालमेव भगवान् प्रकटो जात इति ज्ञेयम् । अत एव तदातिशयशोभां भगवतो दृष्ट्वा श्रीमदित्युक्तम् । पूर्वानुसन्धानेन त्वरागमनैकद्वित्रितयश्रमकणानां च सत्त्वेन मलयानिलसेवित इत्युक्तम् । तेन कर्मधारयो ज्ञेयः ॥ ३४ ॥

अत एव फलं जातिनिति ज्ञापनार्थमेव फलश्रुतिमाह इस्पेबिनिति । इत्येवं प्राणनाथस्य प्रेमामृतरसायनम् । यः पठेच्छावयेद्वापि स प्रेम्णि प्रमिलेब्रुवम् ॥ ३५ ॥

इतीति समाप्ती । एवंभूतं पूर्वोक्तरूपं यत्तर्त्रेमरूपो योमृतरसस्तस्यायनं स्थानमिन्स्थेः । यद्वा । प्रेमसम्बन्धि अमृतरूपं रसायनं महौषयं प्रेमकृतव्यथायां व्यथानिवृत्युपायमित्यर्थः । अमृतत्वेनानुभवदशायामिप सुखदं नान्यवद्दुःखदमिति स्चितम् । उक्ताविप हेतुरुक्तोनेन । भगवित्रष्ठं हेतुमाह प्राणनाथस्येति । प्राणानां स एव नाथो रक्षकत्वा-दिसर्वधर्मवान् । तेन प्राणरक्षार्थमेवैतिन्नरूपितमिति स्चितम् । यद्वा । एवं पूर्वोक्तं प्राणनाथस्य प्रेमरूपित्यर्थः । अन्तःस्थितं प्रेमैवैतद्रपेणैव प्रकटमिति हृदयम् । तद्विशेषणममृतेति । अमृतस्य रसानां योऽयनं स्थानमित्यर्थः । विषयमुक्तवा विधेयं वदन्नेव फलमाह यः प्रेदिति । सामान्योक्तया नात्र वर्णादिनियम इति स्चितम् । वेत्यनादरे । तेन श्रवणं कीर्तनं रमरणं वा भवतु । किन्त्वैतिन्नष्ठित्वस्य प्रेम्णि भगवत्येम्णि प्रकर्षेण मिलेन्मिलति । सद्वितम् । स प्रेमरूपत्वादस्य प्रेम्णि भगवत्येम्णि प्रकर्षेण मिलेन्मिलति । तद्वान् भवतीत्यर्थः । प्रक्षिण स्वते । स्वात्त्रयपरः । तेन स्त्रियामि तथा । प्रकर्षेण प्रेमौन्तस्यं येन क्षणमि न वियोगं सहते । यथा गोपीनां तथेति । अविनाशिफलं भवतीत्याह भ्रवमिति । कियाविशेषणम् । सत्यमिति वा । नात्र सन्देह इति भावः ।

तदेतत्सर्वस्वं निजहृदि निगूढं व्रजवधूत्रसादश्रीभाजि प्रणयिरसिकानामतिमुदे । प्रयत्नेन स्वेन प्रकटितमजस्रं मयि तरां व्रजस्त्रीसौभाग्यं झटिति विद्धातु प्रियतमम् ॥१॥

यद्यप्यतिगोप्यत्वादनुचितमेतत्प्रकाशनं नूनम् ।
महदौषधमनुपानश्रितमेव तथेति तद्रचितम् ॥ २ ॥
प्रार्थये रसिकाः खैरं पश्यन्त्वदमहर्निशम् ।
एतद्रसानभिज्ञस्तु मा द्राक्षीदपि वैष्णवः ॥ २ ॥
इति वृन्दावनाम्भोधिचन्द्रदास्यार्थना कृतम् ।
प्रेमामृतौषधस्येदं विष्ठलेनानुपानकम् ॥ ४ ॥

इति श्रीविष्ठलेश्वरविरचितं प्रेमामृतविवरणं सम्पूर्णम् । श्रीकृष्णापेणमस्तु ।

### श्रीकृष्णाय नमः।

# परिवृदाष्टकम्।

# श्रीगोपेश्वरकृतविवरणसमेतम् ।

नत्वा श्रीवहभश्रीविष्ठलेशाचार्यकेशवान् । यदच्छातस्त्वमं ग्रन्थं विवृणोमि यथा स्फुटम् ॥ १॥

'रसो वै स' इति श्रुतेः सिचदानन्दस्य भगवतो रसरूपत्वात्तत्र दुष्टैः स्वकर्मभिर्यद-च्छया वान्यथाभावः स्यात्तिवृत्तये भक्तेरावश्यकत्वाञ्जनशिक्षाकृते कृष्णभिक्तिकृतः श्रीमदा-चार्यास्तदाविभीवं प्रार्थयन्ति किलन्दोद्भृताया इत्यादि ।

किन्दोद्धतायास्तदमनुचरन्तीं पशुपजां रहस्येकां दृष्ट्वा नवसुभगवक्षोजयुगलाम्। दृढं नीवीग्रन्थि श्रथयति मृगाक्ष्या हठतरं रतिप्रादुभीवो भवतु सततं श्रीपरिवृढे॥ १॥

श्रीपरिवृद्धे रितप्राद्धभीवः सततं भवतु, श्रिया सिहतः परिवृद्धः प्रभुरित्यर्थः, परत्रह्मेति यावत् । तथा च पाणिनिस्त्रं 'प्रभौ परिवृद्ध' इति । 'बृह बृहि वृद्धौ' । अत्रोक्तस्य
वृभावो दत्वं च हकारलोपश्च निपासते, इदितोस्य नलोपश्च । स्रह्मं तु समाप्तै
वृक्ष्यन्ति 'रितपितिपितु'रिसनेन पदेन । परित उद्युक्त इति योगे, श्रिया परिवृद्ध इति च ।
'बृहू उद्यमने' उद्यमनमर्थालीलार्थं, सामान्यतो लीलामुक्त्वा निशेषतो लीलामेनामेन वा
विशेषणेनाहुः, अथवेदानीं स प्रभुः कीद्दशो दृष्ट इत्यत आहुः, अथवा कीद्दशे रितप्राद्धभीवः
प्रार्थनीय इत्यत आहुः किलिन्देत्यादिना । इयं विविधलीलोपंगीगिनी, सा चोत्पित्तमारभ्यैनेति
ज्ञापयितुं किलिन्दोद्धतपदम् । इयं हि संयोगसामग्री । तदमनुचरन्तीमिति । 'लक्षणेत्थम्भृते'त्यनेन कर्मप्रवचनीयत्वमनोः । चरन्तीं गच्छन्तीं विरहमनुभवन्तीं चेत्यर्थः ।
'चर गितभक्षणयोः' । विरहसामग्रीमाहुः पद्मप्रजामिति । पशुपो वृषमानुः । एतेन
पश्चस्तस्य सन्तीति ज्ञापितम् । पश्चनां वारणे विरहो भवतीति तथा । पशुपत्वस्मरणेनैव
विरहः । तज्ञातां राधामिति विशेष्याध्याहारः । मध्ये विरहसामग्री रसस्य पूर्णत्वं
स्थापयित नवसुभगवक्षोज्यगुगलामिति । किञ्च, नवमागन्तुकं शोभनं परम्रह्मसारूप्यसमानाधिकरणं सगमैश्वर्यादि यस्याः सा नवसुभगा। तद्धकं यमुनाष्टकटीकाया-

१ चारणे इति पाठः।

'मष्टविधैश्वर्यं भगवता कालिन्ये दत्त'मिति । वक्षसि वक्षोनिमित्तं वक्षोरमणनिमित्तं च जायत इति वक्षोजा श्रीः सा युगला युगलनिरूपिका यस्याः सा वक्षोजयुगला । सा चासौ वक्षोजयुगला च नवसुभगवक्षोजयुगला ताम् । 'पुंवत्कर्मधारये'ति पुंवद्भावः । तदुक्तं 'श्रीर्य-त्पदाम्बुजे'त्यादि, 'वक्षः श्रियैकरमण'मित्यादि च, 'कमलजासपत्नीति' च। अन्यच, नवानां स्रेहेन कियमाणानां श्रवणादीनां शोभनं भगं रियः प्रकाशिका । तदुक्तं यमुनाष्ट्रपद्यां 'कुरु भक्तिराय'मिति । वक्षसो जा जेत्री 'जस्तु जेतरी'त्येकाक्षरी नाममाला । भक्तया वक्षोर्जयस्त-त्प्राप्तिरिति 'श्रीर्यत्पदाम्बुजरज' इत्यस्य सुबोधिन्यां स्थितम्। युगलेति च पूर्ववत् । अपरञ्च, नवसुभगवक्षोजयोर्थुगस्य भगवत्करयुगस्य ठं चलनं यस्याः सा ताम् । तदुक्तं 'राधिका-हृदयगतहृद्यकरकमल' इति । अन्यच, न वसु धनं, तच गङ्गोपासकानाम् । सैवेति वसु-र्गङ्गा भगं मुक्तिर्वक्षोजा ठक्ष्मीर्युगला असमत्वेन युगलनिरूपिका यस्याः सा, अद्वितीयेति यावत् , ताम् । तदुक्तं 'यया चरणपद्मजा मुररिपोः त्रियंभाञ्जके'ति, 'हरेर्यदनुसेवया भवति सौल्यमामोक्षत' इति च । 'इयं तव कथाधिका सकलगोपिकासङ्गमे'त्यादि च । श्रीपरि-वृढसारूप्यस्य श्रवणाद्दर्शनाचैवमपि समासाः साधवः । 'सततमतिशयितहरिभावनाजातत-त्सारूप्यगदितनिजहृदय' इति श्रीयमुनायाः सारूप्यश्रवणात् आधिदैविकादिभावेन तस्यास्त्रेविध्यात् । अन्यनिश्चये तु नैवं समासाः कर्तव्याः । एवञ्च, आधिदैविकायाः श्री-परिवृद्धसारूप्यमाध्यात्मिकायास्तु हरिसारूप्यमाधिभौतिकायास्तु नीठवर्णेन सारूप्यमिति प्र-तिभाति । दृढमिति सामान्ये नषुंसकम्, दृढभक्तिरितिवत् । मृगाक्ष्याः श्रीराधायाः । लक्षणं चैतत्तस्याः । हठतरमित्यत्र किन्दोद्भृताया इत्यादिविशेषणचतुष्टयं हेतुः, अतस्तरबुक्तः । स्वयं पश्यन्तीति श्रथयतीति वर्तमानार्थकशतुः प्रयोगः । भाषितपुंस्कादितिपुंबद्भावः । वक्षोजौ कुचाविति भाषितपुंस्कत्वम् । रासस्त्रीभावपूरितविग्रहत्वाङ्किवाचकं रतिपदमुक्तम् । रतेर्नि-त्यत्वात् प्रादुर्भावपदम् । प्रार्थनायां लोट्र । इयमावश्यकी । 'मत्त्वभावे तु तीरस्थ' इत्यादि-वाक्यात् रत्यतिरिक्तं तु न प्रार्थनीयम् । 'प्रार्थिते वा ततः किं स्या'दित्यादिवाक्यात् ॥१॥

सखीवृन्दे मिथो गुणानुवादे ठीठासहितप्रियतमप्राकट्येनान्तर्ये भावविशेषा उत्प-द्यन्ते, न ते सङ्गमेऽपीति विरह आन्तरस्य परमफठत्वात् श्लोकद्वयेन प्रार्थयन्ति समा-यात इत्यादि ।

> समायाते खस्मिन् सुर्रानलयसाम्यं गतवति वर्जे वैशिष्टयं यो निजपद्गतान्जाङ्कशयवैः। अकार्षीत्तस्मिन् मे यदुकुलसमुद्रासितमणी रतिप्रादुर्भावो भवतु सततं श्रीपरिवृद्धे॥२॥ हिहीहीङ्कारान् प्रतिपशु वने कुर्वति सदा नमद्रह्मेशेन्द्रप्रभृतिषु च मौनं धृतवति।

## मृगाक्षीभिः खेक्षानवकुवलयैरर्चितपदे रतिप्रादुर्भावो भवतु सततं श्रीपरिवृद्धे ॥ ३॥

तस्मिन् यदुकुलसमुद्रासितमणौ यदुकुलसमुद्रेति विशेषणात् पूर्णानन्दे हरौ श्रीगो-वर्धनधरे रतिप्रादुर्भावः, तथा असितमणाविति रूपं । कीद्ये स प्रार्थनीय इत्याकाङ्कायां विरहसामग्रीके स प्रार्थनीय इत्याशयेन विरहसामग्रीमाहुः समायात इत्यादि । स्वस्मिन् समायाते सति व्रजः सुरनिलयसाम्यं गतवान्, न तु वैशिष्ट्यम् । यतः सर्वोप्यक्षरः, व्रजे वैशिष्टचं तु करणीयम्, आसीयत्वात् । तथां च स्वस्मिन् वर्ज इत्यप्यन्वयः, तदाहुः यः स्वस्मिन् वर्जे निजपदगताब्जाङ्कशयवैर्वेशिष्टघमकाषींदिति। अर्थाद्गोचारणार्थं गमनसमय आ-गमनसमये च । तथा च यः सुरनिलयसाम्यं गतवति व्रजे खस्मिन् समायाते सति निज-पदगताब्जाङ्करायवैर्वेशिष्ट्यमकाधीदित्यप्यन्वयः । अत्राब्जाङ्करायवानामेव ग्रहणं छन्दोतु-रोधेनान्येषामप्युपलक्षकम्, योग्यत्वात् । वैशिष्ट्यं खुरतोदशमनरूपम् । तदुक्तं गोपिकाभि-र्युगलगीते 'निजपदाञ्जदलैर्ध्वजवज्रनीरजाङ्कशविचित्रललामैः । व्रजभुवः शमयन् खुरतोद'-मिति । अकार्षीदिति भूतप्रयोगो ठीलानां निखल्वेपि श्रीमदाचार्यान् प्रति तदानीमप्राक-ट्यात् । एतच नित्यठीलावादे विद्वनमण्डने स्पष्टम् । सोपि श्रीपरिवृद्ध एवेत्याशयेनाहुः श्रीपरिघृढ इति । अत्र पूर्वोक्तेनाभेदः । तदुक्तं तृतीयाध्यायतृतीयपादे 'समान एवं चाभेदा'दिति सूत्रभाष्ये । अत एव 'प्रभौ परिवृद्ध' इति निपातोऽपि सङ्गच्छते । अन्यत् पूर्ववत् । हिहीहीङ्कारानिति । अत्राद्यो हस्वेकारान्तः, ततो द्वौ दीर्घेकारान्तौ, तुरीय-स्त्वनुस्वारान्तदीर्घेकारान्तः, हीमो निर्देशो हींकारः, 'वर्णात्कार'इति कारनिर्देश इत्येव। हिश्य हीश्र हीश्र हीङ्कारश्र हिहीहीङ्कारास्तान्, द्वन्द्वान्ते श्रूयमाणं प्रत्येकमभिसंबध्यत इति यथासंभवं हिहीहीङ्कारादयोपि वोध्याः । पशुं पशुं प्रतीति प्रतिपशु । 'अव्ययं विभक्ती'-त्यादिनाच्ययीभावः समासः । सदा दक्षिणवाहुं कटौ संस्थाप्य वामवाहुमुचैः कृत्वा कुर्वति, किञ्च, सदा कुर्वति, न कदाचिदिप प्रतिपञ्च तूष्णीं स्थितवति । अयमेव भगवान्न तु गोपाल एव तदाहुः नमदित्यादि । यः पूर्वं भागवतादौ नमहस्रोशेन्द्रप्रभृतिषु मौनं धृतवान्, स एवेदानीं हिहीहीहीङ्कारान् प्रतिपशु वने कुर्वस्तान् ज्ञानगोचरीभवति तस्मिन्नित्यर्थः । कुर्वतीति वर्तमानार्थकशतुः प्रयोगात् । चकारोनुक्तसमुचयार्थः । मृगाक्षीभिस्तद्वनस्थाभिः खेक्षारूपैः नवकुवलयैरचिते पदे यस तस्मिन् । तासामीक्षाविषयतया भगवत्पदयोः श्वितिः। अत ईक्षाभिरचेनं, कजलादीनां नीलत्वादीक्षणानां कुवलयत्वं, कुवलयं नीलमम्बु-जन्म, कौ पृथिव्यां वलयमिव, शोभाकरत्वात् । तदानीं भगवद्दर्शनेन ये कामश्रविलता वि-विधा भावविशेषास्तेऽत्र नवशब्देनोच्यन्ते ईक्षासु । कुवलयेषु तु रसोद्दीपकत्वं नवत्वम् । खेक्षाश्च वलयतोऽप्यधिकाः, यतो वलयान्यपि कुत्सितानि यानि झणत्कारयुक्तानि विशेषी-द्दीपकानि तानि कुत्सितानि जातानीति ज्ञायते । ताश्च भक्ताः । अतः पदे एवार्चन्तिस्म, खरूपं तु दहशुरेद । कुललजादिभिः अन्यसर्वप्रतिबन्धे खेक्षानवकुवलयैरेवार्चितवत्य

इत्यर्थः । शेषं पूर्ववत् । अत्र रितिप्रादुर्भाव इत्यादिपुनःकथनं भक्तयादरे वीप्सारूपं च । श्रीपरिवृद्ध इति निपातप्रकारस्तु पूर्वश्लोक एव उपपादितः ॥ २,३॥ माहात्म्यं वदन्तः प्रसङ्गेन तनुस्वरूपे विभौ तं प्रार्थयन्ति सकृदित्यादि ।

> सकृत्समृत्वा कुम्भी यमिह परमं लोकमगम-चिरं ध्यात्वा घाता समधिगतवान् यं न तपसा। विभौ तस्मिन् महां सजलजलदालीनिभतनौ रतिप्रादुभावो भवतु सततं श्रीपरिवृढे॥ ४॥

तस्मिन् विभौ रतिप्रादुर्भावस्तथा । अत एवात्रैव विभाविति सप्तम्यन्तोपादानम् । विसुः प्रसुस्तेन 'प्रभौ परिवृद्ध' इति निपातोपि सङ्गच्छते । योगस्तु विशेषेण भगवत्यावि-र्भवतीति, 'तत्राखिलामरमयो हरिराविरासी' दित्यष्टमस्कन्धवाक्यात् । (अत एवात्रैव विभा-विति सप्तम्यन्तोपादानम् ।) खरूपं वदन्तः खयं रासलीलैकतात्पर्याः रासस्त्रीभावपूरित-वित्रहाश्रेति रासलीलावैशिमष्टचमप्याहुः सजलजलदाली निभतनाविति । सजलो यो जलदस्तस्य या आली पिक्कस्तिना तनुस्तत्र रितप्राद्धभीवप्रार्थना प्रथमश्लोक एवोक्ता । प्रेम्णायं वाक्यप्रबन्धः, माहात्म्यज्ञानेन तज्जननात् । किञ्च, सजलपदेन भगवतोऽ∹ न्तःश्रमो बोधितः, रासे त्वरितागमनेन च श्रमसंभवात्, तद्वन्मदर्थेपि रत्याविभीवार्थ-मिप श्रमः संभावित इति सूचितम् । जलदपदेन च रासस्रीभ्यो यथा तथा गजेन्द्राय जीवनप्रदत्वम् । जलं जीवनमिति, तथा विरहिणे मह्यं जीवनप्रद इति ज्ञाप्यते । आली-पदेन च रासे यथा मेघचकं तथेश्वरपिक सस्त्रीकेति ज्ञाप्यते । गजेन्द्रप्रसङ्गे ( शेषं च ) मत्कलां सूक्ष्मां श्रियं देवीं मदाश्रयामि'ति वाक्येनेश्वरस्य सम्नीकत्वात् 'वक्षः श्रियैकरमण'-मितिवाक्याद्यावद्रपुं श्रियो रमन्ते व्रजभक्तेभ्यः परमलोकगमनानन्तरमपि गजेन्द्राय च बहुवारं जीवनप्रदत्वमालीपदेन बोध्यते, मह्यमपि सततिमत्यालीपदेन सूच्यते । एतदर्थमेव **दृष्टान्तः । आलीपदं खेषां रासलीलैकतात्पर्य**त्वात् रासस्त्रीभावपूरितवित्रहृत्वाच रासलीला-वैशिष्टचमित्युक्तम् । अथवा गजेन्द्रं परिमुच्य वियति गच्छन् सजलजलदाली भवती-त्यालीपदम् । अथवा सरसि प्रतिबिम्बितस्य तरङ्गोपाधितः प्रतिबिम्बानि बहुनि भवन्ती-त्यालीपदम् । अथवा श्रियो हारे भगवत्प्रतिविम्बपिक्किरिति तथा, अन्यथा तु सज्जठ-जलदिनभतनुरित्येतावतैव चारितार्थ्यं भवति । आलिः पङ्कौ दीर्घान्तोपि अस्मादेव प्रन्थात् । यथा श्रीमागवते 'कुसुमावलीभिः स**ल्युर्व्यधात्स्ववपुषाम्बुद आतपत्र'**मित्य-त्रावलीशब्दो दीर्घान्तोपि, तथायमपि कचिद्द्रष्टव्यः। व्युत्पत्तिस्तु आ ईष्छीयते श्लेषं करो-तीत्याठी पक्किः । 'ठीङ् श्लेषणे' किप्, नतु 'अलभूषणादा'वाङ्पूर्व इन्नन्तः । अत एव शृङ्गाररसमण्डने द्वितीय उल्लासे पुष्पालीति प्रयोगः । अथवा सजलजलदालेरीः श्रीस्त-न्निभा ततुः । नितरां भातीति निभा । वक्ष्यन्ति चाग्रे 'हरिर्थस्तस्मि'न्निति । हरिश्चन्द्रः, तनुरित्यैश्वर्यविस्तारिकैकाऽन्यासामुपलक्षिका । जात्यपेक्षयैकवचनं वान्वयानुरोधेन । अथवा

सजठजठदश्राठी सखी च सजठजठदात्यौ । 'धर्मादिष्वनियम' इति सुत्रेणाठी-शब्दस्य पूर्वप्रयोगार्हस्य परप्रयोगः । तयोः निभा सजलजलदालीनिभा । सा चासौ तनुश्र सजलजलदालीनिभतनुः, सश्रीका उक्तवाक्यात् । पूर्वश्लोकोक्ताग्रे वक्ष्यमाणा च प्रिय-वजिश्वतित्वात् पुंष्टिठीलाकर्तृत्वात् रहःप्रियत्वाच सिद्धा, इयं तु लीला वैकुण्ठस्था भक्तियोगादिना निरूपिता चतुर्भुजरासरूपा, गजेन्द्रं परिमुच्य वियति गच्छतोपि ठीला द्रतो विरहेण परमफलत्वात् पूर्वार्धोक्तया ठीलया माहात्म्यज्ञानजननाञ्चात्यादरेणाहुः मद्यमिति । तत्र मामनुकूरुयितुं रतिप्रादुर्भावो भवत्वित्यर्थः । 'कियार्थोपपदस्य च कर्मणि स्थानिन' इति सूत्रेण चतुर्थी । कीदशे स प्रार्थनीय इत्याकाङ्कायामाहुः सक्हिदिति । यं विभुं 'तनुरूपं चकायुषं' इति वाक्याचतुर्भुजं सकृदेकवारं स्मृत्वा । गजेन्द्रः पशुः, अतः कथं भगवतः स्मरणमित्याकाङ्कायामाहुः कुरूभीति । कुंभौ मङ्गलसूचकौ, न तु रिक्तौ, तौ विद्येते यस्य सः, तस्मान्मङ्गलं भगवदनुग्रहरूपं पूर्वजन्मकृतहर्यर्चनानुभावरूपं च, तच द्विगुणम्, अग्रे भगवद्दरीनस्यापि भावित्वात् । कुम्भो हि वारिपूर्णो येन केन प्रसिद्ध-सम्बन्धेन मङ्गलरूपो भवति । अतः स्मृतिरहितस्यापि गजेन्द्रस्य स्मरणं भवति । तया च भगवद्दर्शनम् । भगवत्सेवोपयोगिदेहेन परमलोकगमनं तु भगवत्स्पृष्टगजेन्द्रस्थोत्क्षिप्तसा-म्खुजकरत्वेन सेवकत्वात् पूर्वजन्मनीन्द्रद्युम्नोयं सेवापरस्तेन पूर्वजन्मनि कृता या सेवा सा द्वितीये जन्मनि फिलिता, तेन हेतुना पूर्वजन्मनि किञ्चित्कालं सेवाप्रतिबन्धोऽपि जात इति ज्ञायते । तदुक्तं सिद्धान्तमुक्तावलीटीकाया मनङ्गीकारे तु मध्ये मजनप्रतिबन्धे कृतभजनवैयर्थ्यासम्भवाजनमान्तरे तत्फिल्यतीति ज्ञेयमि'ति । एवं च कुंभी सकृत्समृत्वा भगवन्तं दृष्ट्वा अम्बुजेन सेवित्वा पूर्वजन्मकृतहर्यर्चनानुभावेन वा परमं लोकमगमदिति योजना । वस्तुतस्तु प्रमेयबलेनैव सर्वम्, अनवतारदशायामेव ज्ञानमक्तीनां प्रयोजकत्वात्। एतच स्थितमाकरे । किञ्च, यं विभुं ध्यात्वा भक्ति कुतो वा न कृतवानित्यत आहुः धातेति । यतो धातानशनादिवतधारको, न त्वनुग्रहवान्, अनुग्रहेण भक्तिरिति भक्तिहेतौ श्थितम् । तपसा न समधिगतवान् किन्तु दृष्टवान् , वन्दितवाँश्च । अत्रापि हेतुर्धातेति । 'पोषणं तदनुत्रह' इति वाक्याद्भगवदनुत्रहवान् । एतच द्वितीयस्कन्धे नवमाध्याये स्पष्टम् । वन्दनरूपभत्तया तत्काछे तत्र भगवदनुग्रहोनुमितः । 'इत्युत्तवासीखरिस्तूष्णीं भगवाना-त्ममायया । पित्रोः संपश्यतोः सद्यो अभूव प्राकृतः शिशु'रितिवाक्यादेवंभवने समर्थत्वा-च्छ्रीपरिवृद्धसमानाधिकरणमप्याहुः श्रीपरिवृद्ध इति । 'कृष्णस्तु भगवान् स्वय'मिति श्रीकृष्णे भगवत्त्वातिदेशाच्छ्रीकृष्णरूपात्पूर्वं चतुर्भुजरूपादत्र सम्बिदानन्दस्य ज्ञानश्र्त्यातु॰ ग्राहकस्य सर्वे धर्मा उपसंहर्तव्याः । 'बभूव प्राष्ट्रतः शिशु'रित्यत्र प्राकृतरूपेणैव ग्राह्यः शिशुः, 'प्रकृतिमगन् किल यस गोपवध्व' इत्यत्र प्रकृतिपदस्य खरूपपरत्वादिति स्थितं टिप्पण्याम् । तदा तु चतुर्भुजरूपस्य स्वरूपभिन्नत्वबोधनान्नोपसंहर्तव्या अपि साधना-ध्यायतृतीयपादस्थोपसंहारसूत्रीयभाष्येणेदं सिध्यति ॥ ४॥

मनोमयहीहां क्रियात्मकस्य च तां वदन्तस्तं प्रार्थयन्ति पराकाछेत्यादि । पराकाछा प्रेम्णः पशुपतरूणीनां क्षितिभुजां सुदृप्तानां त्रासास्पद्मखिलभाग्यं यदुपतेः । विभुर्यस्तस्मिन् मे दरविकचजम्बालजसुखे रतिप्रादुर्भावो भवतु सततं श्रीपरिवृद्धे ॥ ५ ॥

तिसान् दरविकचजम्बालजमुखे रितप्रादुर्भावस्तथा भवतु । कमलमुखत्वं सकल-साधारणमुभयोरन्वयार्थत्वं श्लोकस्य स्फोरयन्ति । किञ्च, दरविकचे ईषद्विगतबन्धे ईषत्प्रफु-हिते जम्बालजे कमले नेत्ररूपे मुखे यस मनोमयस्य भगवतः सः 'मनोमयोऽयं सखि पद्मलोचन' इति विज्ञसौ तथा कथनात् दरविकचपद्मलोचन इत्पर्थः । तथा दरविकचं ईषद्गतबन्धमीषत्प्रफुछितं यञ्जम्बालजं तत्सदृशं मुखं यस्येति साधारणसमासः । क्षितिभुजा-मिलादिविशेषणबठात् क्रियात्मकस्येति रुभ्यते । यत्पदेनेषत्प्रफुछितकमरुमुख इत्यनुत्तवा दरविकचेत्याद्युक्तं तेनात्रान्याविष समासौ । तथाहि । दर ईषत्तादिग्वरुद्धाः कुटिलाः केशा यस्य स दरविकचः। जमतीति जम्, क्षिपः सर्वापहारी लोपः, अत्तेत्यर्थः। जम् चासौ बालश्र जम्बालो नवनीतमदन् बालस्तजानि मुखान्युपाया गमनविशेषादयश्च यस्य सः । 'मुखं निःसरणे वक्त्रे प्रारम्भोपाययोरपी'ति विश्वः । उपाया अनेकविधास्तद्वारणाय बालजत्वं मुखे-षूक्तम् । एवं च दरविकचश्रासौ जम्बालश्च दरविकचजंबालस्तस्माजायन्त इति दरविकचजं-बालजानि तानि मुखानि यस्य मनोमयस्थेति समासः । अत्राद्य उपायो वालस्वरूपे निवि-शते, अन्ये तु 'पराकाष्ठा प्रेम्ण'त्यत्र हेतव इति तत्रैव स्फुटिष्यति । मुखेषु वालजत्वोक्ति-तात्पर्यं च। दरः शङ्कः विकचत्वं विगतकचलक्षणं स च स च तौ दरविकचौ जम्बालजे करकमले मुखे वक्रे च यस्य गोकुलाधीशस्य क्रियात्मकस्य स जंबालः पङ्कस्तजत्वोत्तया यथा पद्मे कदाचित्किञ्चत्पङ्कस्तथा नेत्रयोः कज्जलं मुखे च, हस्तयोस्तु कुङ्कमादिरिति सूच्यते । कीदरो स प्रार्थनीय इत्याकाङ्कायामाहुः पराकाष्ठेति । यः पशुपतरुणीनां प्रेम्णः पराकाष्ठा उत्तमा दशा, सा च बाल्यावस्था । इदमेवावस्थाया उत्तमत्वं यद्भक्तानुरोधित्वम्, अन्यथा पौगण्डादयोप्यवस्थाः 'मन्यमानाः स्वपार्श्वस्थान् स्वान् स्वान् दारान् व्रजौकस' इति न्यायेन प्राप्तुसुः । अत्र पराकाष्ट्रा य इत्युक्तेः स्वरूपापेक्षयावस्थाधर्मबाहुल्यं प्रतिपाद्यते, तथैव सकलवजरस्नानां मनोरथपूर्तेः । तथाहि । पशुपानां यास्तरुण्यस्ता बहुदुग्धादिकानन-पशुप्रेक्षकाणां तत्रापि तरुण्यो दुग्धादिसम्पादनसमर्थाः, कामभावेन भगवित स्निग्धाः, न तु वृद्धा बाला वा । तासां प्रेम्ण इति ल्यब्लोपे पञ्चमी । प्रेम ज्ञात्वा । प्रेम्ण इति षष्ठी वा, प्रेमसम्बन्धिनी पराकाष्ठा । अत्र 'ज्ञाताऽप्यन्यो न वर्तत' इत्यन्तः सर्वोपि गुप्तरसोऽनु-सन्धेयः । यद्यपि 'त्वं सुङ्काशु सरामो -वयस्यवृन्दैः सहागत्ये'ति सरामत्वं वयस्यवृन्दैः सहागमनप्रार्थनाविषयत्वं च श्रीकृष्णावतारधर्मावुक्तौ, तथापि श्रीकृष्णावतारे परत्रह्माति-

देशस्य भाष्यादावुपपादितत्वात्तस्य बाल्यावस्थाद्याचरणोत्तया परब्रह्मण्यपि तदाद्याचरणं निश्रीयते । तच मनोमयरूपेण । 'इति प्रियतमावृन्दमुखपद्मवचोमधु । रसायनिमवापीय तथैव प्रभुराचर'दितिवाक्ये रसायनपानानन्तरं मनसैव तथाचरणावधारणस्य युक्तत्वात् । किञ्च, काष्ठा दिक् तद्वन्निराकारः, परं सा परा मनोगोचरः, दिक्तु नैवं ।इदमेवोत्तमत्वमत्र । यत्त साकारब्रह्मवादैकस्थापक इति श्रीमदाचार्यनाम तत्सार्वदिकस्वरूपाभिप्रायेण । एवंरूपं तु कादाचित्कमेव भक्तस्यापि प्रभुज्ञापितमेवेति ज्ञेयम् । कार्यकारणात्मकत्वेन क्रियाद्वैविध्यात् विशेषणद्वयेन कियात्मकस्य भगवतोः लीलामाहुः क्षितीत्यादि । 'क्षि निवासगत्योः' 'क्तिच्-क्तौ च संज्ञायाम्'इति क्तिच् । तथा चायमर्थः । पूर्वमेव निवासवती भूः, न तु क्षेत्ररूपा । तस्या भुजो, न तु पालकाः । अत एव सुदृप्ताः । भगवान् स्वार्थमेव सर्व करोति, नत्व-स्मदर्थम् । ततश्चान्यार्थेऽस्माभिः खेदः कथं प्राप्तव्य इति दृप्ताः । प्रकारान्तरेण येषां दृप्तत्वं न गच्छति ते सुदृप्ताः, तेषां त्रासास्पदं त्राससम्बन्धि कृत्यम्। 'आस्पदं तु पदे कृत्य' इति विश्वात् । तच कार्य 'कृत्यं विद्विष्टकार्ययो'रिति विश्वात् तत्र विद्विषि 'कृती छेदने' इल्समात् 'ऋहलोर्ण्यत्' कर्मणि कार्ये वाच्ये तु कृञः कर्मणि क्यप् 'हस्बस्य पिति कृति तुक्' कियते इति कार्य कृत्यं कृतिकर्म। तदिष द्रव्याद्यात्मकं भवति । परन्तु त्रासास्पदं कियात्मको भगवानग्रेतनविशेषणबलात् । अतः कृतिकर्मापि कियात्मकं ग्राह्मम् । एवश्च कार्यात्मकियात्मको भगवानास्पदपदार्थः । सुद्ध तु छान्दसः कृत्ये वाच्ये । अथवा धातुपाठे श्रुतस्य श्रवणार्थकस्य स्यदेभ्वादेराकृतिगणत्वाद्भ्वादित्वं प्रकल्प्याङि रूपं । पचादेराकृति-गणत्वात् 'नन्दिग्रहिपचादिभ्यो त्युणिन्यच' इति सूत्रेणाच्। अथवा त्रासानामास्पदं स्थानं, तदपि कियाकलापात्मकं, कियाभिस्नासः सुद्दप्तानामिति । एवं कार्यात्मककियात्मकत्व-मुत्तवा कृत्यपदार्थनिविष्टकृतिस्वरूपोपि भगवानित्याहुः अखिरुभाग्यमित्यादि । यदुपतेः शूरसेनस्याप्तिलभाग्यं 'भाग्यं शुभात्मकविधौ स्याच्छुभाशुभकर्मणी'ति विश्वात् । भज्यते 'भज सेवायां' 'ऋहलोर्ण्यत्' 'चजो'रिति कुत्वं यागात् खर्गो भवतीत्यादौ भक्तेरुत्पत्त्यर्थकत्व-दर्शनेन धातोरनेकार्थत्वाचाखिला शुभात्मिका किया । तदुक्तं दशमस्कन्धे 'मातामहं तूमसेनं यद्नामकरोन्नप'मिति । अत्र क्रियया सर्वं संपादितम् । 'आह चास्मान् महाराज प्रजाश्चा-ज्ञप्तमहिस । ययातिशापाद्यद्वभिनीसितव्यं नृपासने' इत्यस्याभासे । अतो विश्वासार्थं कृत्यधिकं वाक्यमप्युक्तवानित्याहेत्यत्र कृत्यधिकमित्युक्तत्वात्सा चात्र परिवृद्धः परिस्पन्दः। धातुना गृहीत-कर्मत्वेनाकर्मकत्वात्वृञो भावे शः 'रिङ्शयिङ्क्ष्वि'ति रिङ् अचिन्धि'तीयङ् । कियते श्रीप-रिवृद्धः परिस्पन्द्यते इति क्रिया भगवत्त्वादलैकिकी । बहुषु खलेषु तु यस्य क्रिया तस्याकारः कायपरिस्पन्दः, कियालौकिकी । अखिलपदेन न तेन तदीयैर्वा किञ्चित्कृतम् । एवं मनोमयस्य कियात्मकस्य च भगवतो ठीठे उक्ते । स उभयोपि विभुरेवंभवने समर्थ इति वक्ष्यमाण-श्रीपरिवृद्धदरिवकचजंबाठजमुखयोः सामानाधिकरण्ये हेतुः। 'प्रभौ परिवृद्ध'इति निपातात् ।

अन्यत्समानम् । अत्रान्येषां धर्माणामुपसंहारः पूर्वीक्तरीत्या, अत्रोभौ परिवृहावित्युक्तप्रायम् । तथाचोद्देश्यविधेयभावाद्धेदाभेदौ भवतः, प्रतीत्या भेदः श्रीपरिवृहत्वोक्तयाऽभेद इति । तथाप्याधिदैविकत्वमेव सर्वेषां, नत्वाध्यात्मिकत्वमपि, श्रीपरिवृहत्वोक्तेः ॥ ५ ॥

प्राणलीलां रासस्रीभावपूरितविग्रहत्वाद्रासलीलैकतात्पर्यत्वाच युग्मेनाहुः द्रपाहु-रिति ।

दरप्रादुर्भृतद्विजगणमहः प्रितवने
चरन् कुह्नां राकारुचिरतरशोभाधिकरुचि।
हरियस्तस्मिन् स्त्रीगणपरिवृतो चत्यति सदा
रितप्रादुर्भावो भवतु सततं श्रीपरिवृदे॥६॥
स्फुरहुञ्जापुञ्जाकितनिजपादाञ्जविळुठत्स्रिज श्यामाकामास्पद्पद्युगे मेचकरुचि।
वराङ्गे श्रुङ्गारं द्धति शिखिनां पिच्छपटलै
रितप्रादुर्भावो भवतु सततं श्रीपरिवृदे॥ ७॥

युग्मत्वात्तस्मिन् मेचकरुचि रतिप्राद्धर्भावस्तथेत्युत्तरस्थेनान्वयः । कीद्यः सः यत्र स तथेत्याकाङ्कायामाहुर्दरेत्यादि । दरप्रादुर्भूतो यो द्विजगण उड्डगणस्तस्य महस्तेजस्तेन महसा पूरितं यद्वनं वृन्दावनादि तस्मिन् कुह्वाममायां चरन् गच्छन् वक्ष्यमाणश्यामाविरहमनुभ-वंश्व । कीदृश्यां राकायां पूर्णनिशाकरायां रुचिरतरा या शोभा विशेषणेन तथावसायात् । 'त्रिभङ्गलिलतपद्युगं श्यामाकामास्पदं भवति'इति । तस्या अधिका रुग्यस्याम् । तत्र हेतुमाहुः इरिरिति । चन्द्र इत्यर्थः । 'हरिर्वातार्कचन्द्रेन्द्रयमोपेन्द्रमरीचिष्वि'ति विश्वात्। 'प्राणन्नेव प्राणो भवती'ति श्रुतेर्विरहजामितप्ताभ्यः प्राणान् प्रयच्छन् विरहतापं हरतीति हरिपदम् । तथापि 'कोटीन्दुजगदानन्दी'ति भगवतो नाम्नो राकारुचिरतरशो-भातोधिका रुक् यस्य एतादृशो यः स्त्रीगणपरिवृतः सन् सदा नृत्यति, नैकाकी नृत्यतीति सदापदेन ज्ञायते । एकाकी तु त्रिभङ्गरुठितस्तत्स्तोत्रे प्रसिद्धः । यद्यपि 'एतत्संदर्शने तु स्थात् प्रमदाभाव एव हि। तत्तापशामकोप्येष कृष्ण एवास्ति नापर' इति कृष्ण एव तत्र त्रिभङ्गरुठितः । तदुक्तं 'प्रहसितं प्रिये'त्यत्र विहरणपद्व्याख्यानसुबोधिन्यां 'विहरणं यच्चलन'मित्यारभ्य 'त्रिभङ्गललितादिकं भवती'त्यन्तेन । तथात्रापि तदेवानुकूलम् । 'श्यामाकामास्पदपदयुग' इति वक्ष्यमाणविशेषणेन तथावसायात् । त्रिभक्करुरिते पद्युगं श्यामाकामास्पदं भवतीति । अथवा, सदा हरिः गोकुलस्य चन्द्रमाः, इदानीं वृन्दावनादेश्वन्द्रमाः । प्राणलीलैषा । श्रीकृष्णरासस्य राकायां वृन्दावनादौ जातत्वात् । 'प्राणन्नेव प्राणो भवती'ति श्रुतेश्व । तस्मादिदं मण्डलमपि भिन्नं, न भागवतोक्तम्। तदुक्तं 'अङ्गनामङ्गनामन्तरे माधवो माधवं माधवं चान्तरे चाङ्गना । इस्थमाकल्पितैर्मण्डलै-

र्मण्डितः संजगौ वेणुना देवकीनन्दनः' इति । त्रिभङ्गरुलितत्वाद्रासमध्ये वेणुनादोपि संभा-वितः । 'मन्ये गोकुलतरुणीनवनवभावाः स्वराससंजाताः । रतिरससुघाब्धिपतितप्लवे प्रवन्ते-निसर्गमधुरतराः।' 'तत्रापि चेत् सहायोभूदुदारो वेणुनिःखनः। त्रिभङ्गश्च त्रिजगति न जाने का दशा भवे'दिति त्रिभङ्गललितस्तोत्रवाक्याम्याम्। तदुक्तं 'प्रविष्टेन गृहीतानां कण्ठे खनि-कटं क्षियः' इत्यस्य सुबोधिन्यां, 'यत्पुनः कैश्चि'दित्यारम्य 'मध्ये वेणुनादस्योक्तत्वा'दित्य-न्तेन प्रन्थेन । 'एवळ षोडशगोपिकानामष्ट कृष्णा भवन्ति' तद्भागवतोक्तम् , यत्र तु षोडशगो-पिकानां षोडश कृष्णा भवन्ति तदन्यन्मण्डलम् , एवमत्रापि षोडशगोपिकानां षोडश प्राणा भवन्ति। यत्र गोपिकानां हस्तद्वयत्रन्थिस्तत्र भगवतः कण्ठः। अयमपि श्रीपरिवृढ इत्याशयेनाहुः श्रीपरिचृढ इति । अत्र श्रीपरिवृढैतहीलाकर्जीः सामानाधिकरण्ये हेतुर्नोक्तस्तथापि हरिरि-त्येव हेतुरू ह्यः । 'कृष्णस्तु भगवान् स्वय'मिति वाक्यात् । अन्यत्समानम् । अत्र तद्धर्माणा-मुपसंहारः पूर्वश्लोकोक्तरीत्योपपादनीयः । नृत्यशृङ्कारं प्रत्याहारन्यायेनाहुः स्फुरदित्यादि । स्फुरन् दिव्यो यो गुञ्जापुञ्जो मालाकारस्तेनाकिलते शब्दित ये निजपादाञ्जे तयोर्विशेषेण लुठन्ती स्रग्यस्य स तथोक्तस्तस्मिन् । अत्र निजपदेन भक्तपादाञ्जव्युदासः, अञ्जपदेन च त्रिभङ्गललितस्तोत्रोक्तरीत्या प्रकटपादतलत्वं रासे परिश्रान्तस्यावस्थाने भवतीत्युच्यते । पादाञ्जप्रसङ्गादाहुः इयामेलादि । श्यामा व्रजभक्तरूपा तस्याः कामास्पदं कामस्य स्थानं पदयुगं यस्य स तथोक्तस्तिस्मन् । तदुक्तं त्रिभङ्गललितस्तोत्रे 'दक्षिणपदतलपद्मं वामप्रप-दस्य वामतः प्रकटम् । सौन्दर्य किमपितरां प्रकटयति प्रेमवाछभ्य'मिति, श्रीभागवते च 'प्रणतकामदं पद्मजार्चितं धरणिमण्डनं ध्येयमापदि । चरणपङ्कजं शंतमं च ते रमण नः स्त-नेष्वर्पयाधिहन्' इति, पादाग्रं प्रपदं प्रेमवल्लभ्यं प्रेमवता लभ्यम् । अनेन विशेषणेनैका तु वयामा स्वामिनीव निकटे तिष्ठतीति ज्ञाप्यते। प्रसङ्गादेव पादाञ्जयो रूपं वदन्तो विशेषण-स्वरूपमेव विशेष्यमूतमाहुः मेचकरुचीति । मेचका श्यामा रुक्कान्तिर्यस स तथोक्तः । 'स्त्रियाः पुंवदि'ति पुंवद्भावः । प्रस्तुतमाहुः चराङ्ग इत्यादि । क्राङ्गे शिरसि शिखिनां मयूरा-णाम् । अत्र पूर्वस्वरूपवद्विकचत्वशङ्का भवेत्तन्निवृत्तये वराङ्ग इति । वरमङ्गं यस्य स वराङ्गः । रासस्रीभावपूरितविग्रहत्वा'द्रीक्ष्यालकावृतमुखं तव कुण्डलश्रीगण्डस्थलाधरसुधं हसि-तावलोकम् । दत्ताभयं च भुजदण्डयुगं विलोक्य वक्षः श्रियैकरमणं च भवाम दास्य' इति क्षोकोक्तभावेनेदमुक्तं विशेषणम् । पिञ्छपटठैः पिञ्छपरिञ्छदैर्मुकुटाकारैः । बहुवचनं तासां मध्ये एकस्या एकस्या मगवानिति भगवतोबाहुल्यात् तदभित्रायेणान्यपरिच्छदाभित्रायेण च। तैः सह शृङ्गाररसात्मकं भूषणादि । तदुक्तं त्रिभङ्गललितस्तोत्रे 'उद्बुद्धशृङ्गाररसस्बरूपो भूषणाद्यपि । ताद्दगेवाखिलाङ्गेषु विभ्रत् संराजते प्रभु'रिति । द्धति धारयति पोषयति च भूषणादिकं भगवत्संबद्धमेव यया पुष्टं भवतीति । अन्यत्पूर्ववत् । अत्रापि रतिप्रादुर्भाव इत्यादि पुनः प्रार्थनं भत्तया आदरेण च वीप्सारूपमिति॥ ६॥ ७॥

कामकृतां हीहां वदन्तस्तं आर्थयन्ति दुरन्तिम्सादि । दुरन्तं दुःखार्विं हसितसुध्या शोषयति यो यदास्येन्दुर्गोधीनयननिहनानन्दकरणम् । अनङ्गः साङ्गत्वं ब्रजति ममतस्मिन् मुरिरपौ रतिप्रादुर्भावो भवतु सततं श्रीपरिषृदे ॥ ८॥

तस्मिन् मुरिरपौ रतिप्रादुर्भावस्तथेति योजना इटिति बुद्धावारोहित तथापि योऽनङ्गः साङ्गत्वं व्रजति तस्मित्रनङ्गे साङ्गे रतिप्रादुर्भावस्तथेति योजनीयम् । मुररिपुत्वस्यागन्तुकत्वेन गुणशब्दत्वात् । अत्र कामपदं विहायानङ्गपदप्रयोगान्निराकारत्वशङ्का भवति, तद्वारणाय यः साङ्गत्वं वर्जाते प्राप्नोतीत्युक्तम् । योऽनङ्गः साङ्ग इत्यकुक्तवा साङ्गत्वं वजतीत्युक्तं तेन कदाचिन्निराकारत्वमपि भविष्यतीति ज्ञायते । या तु 'साकारत्रह्मवादैकस्थापक' इति श्रीमदाचार्यनाम्नः कथमेवमिति शङ्का सा पूर्वमेव निराकृता । कीदशे स प्रार्थनीय इत्याका-ङ्क्षायामाहुः दुरन्तभित्यादि। दुरन्तो यो दुःखान्धिर्विरहतापरूपस्तं हसितमेव सुधा तया प्र-त्यक्षं शोषयतीत्युक्तया यथा सूर्यकिरणैर्जलशोषः तथायं शोषः । एवञ्च दुरन्तदुःखान्धिईसितसु-धायां लीनः सन् तद्रपो जात इत्युक्तं भवति । तेन गोपीमदनमोहनयोरालम्बनविभावयो-रपि परस्परसंयोगवत् विरहस्यापि व्यतिषङ्गो निरूपितः । न चैवं भगवतो दुःखित्वप्रसङ्ग इति वाच्यम् । चतुर्थाघ्यायस्य द्वितीयपादे 'अस्यैव चोपपत्तेरूष्मे'त्यादिसूत्रभाष्ये विरहस्य बह्यधर्मत्वेनोपपादनात् । विशेषोपि तत्र द्रष्टव्यः । यथा मक्तानां कामभावो न गच्छति तदर्थं हास इति 'प्रहस्य सदयं गोपी'रित्यस्य सुबोधिन्यामुक्तम् । 'हासो जनोन्मादकरी च माये'ति वाक्यात् भगवान् कार्यार्थं योगमायामुपाश्रयत इति 'योगमायामुपाश्रित' इ-त्यस्य सुबोधिन्यामुक्तम् । यस्यास्येन्दुर्गोपीनयननिलनानन्दकरणमसाधारणं कारणमेतादृशकामो मुररिपुरित्याशयेनाहुः मुररिपाविति । मुरस्य जलदोषात्मकस्य रिपुः, तेन यस्यास्येन्दुः सुधांशुर्निर्दोषः, न तु शशाङ्क इत्युक्तम् । श्रीपरिवृदसामानाधिकरण्ये हेतुश्रोक्तः । अथवा तस्मिन् मुररिपौ रतिप्राद्धर्मावस्तथेत्वेव योजना । उपसंहारस्त्रभाष्ये तद्धर्माणामुपसंहारस्य सिद्धत्वेनानङ्गेपि वक्ष्यमाणकार्यार्थं मुररिपुत्वमुपसंहृत्य श्रीपरिवृदसामानाधिकरण्ये हेत्वर्थं च मुररिपुत्वेन रूपेणानङ्गविशेष्यस्योपस्थापनात् । तथा च यथा 'साक्षान्मन्मधमनमध' इत्यस्य सुबोधिन्यां यदुकुलसमुद्रासितमणिस्तासां दैन्ये प्रादुर्भूते तन्निवारणार्थं कामरूपमेव प्रकटीकृतवान्, तथा श्रीपरिवृढोप्यनङ्गरूपं प्रकटीकृतवान्, परन्तु यथा दोष्रूपं सुरं तन्निरुद्धकन्यासु स्वप्राप्तिप्रतिबन्धकं निराकृत्य ता अङ्गीकृतवानेवं श्रीपरिवृद्धो यदिष्टं तत्र यः प्रतिबन्धस्तं निवार्य तदप्यङ्गीकरोति पूर्वं, पश्चादनङ्गरूपं प्रकटयतीति सुरिष्धुपदस्य विशेष्यीकरणाज्ज्ञायते । ततः पश्चात्साङ्गः । अयमपि श्रीपरिवृद्ध इत्याश्चयेनाहुः श्रीपरिवृद्ध इति । अन्यत् समानम् । अत्रापि तद्धर्माणामुपसंहारः पूर्वीक्तरीत्योपपादनीयः ॥ ८ ॥

यद्यपि सिद्धार्थं सिद्धसम्बन्धं श्रोतुं श्रोता प्रवर्तते । शास्त्रादौ तेन कर्तव्यः संबन्धः सप्रयोजनः' इति ग्रन्थस्यापि शास्त्रत्वेनानुबन्धचतुष्ट्यमादौ वक्तव्यम्, तथापि ग्रन्थविस्ता-रभयादन्ते जनशिक्षाकृते कृष्णभक्तिकृत्त्वात्तदुपनिबन्नन्त एव स्तोत्रपाठफलमाहुः इदं य इत्यादि ।

इदं यः स्तोत्रं श्रीपरिवृहसमीपे पठित वा शुणोति श्रद्धावान् रितपितिपितुः पाद्युगले। रितं प्रेप्सुः शश्वत् कुवलयदलश्यामलतनौः रितः प्रादुर्भूता भवित निचरात्तस्य सुदृहा॥ ९॥

तस्य रतिः प्रादुर्भूता भवतीति पदसंबन्धः । कस्येत्याकाङ्कायामाहुः इदं य इत्यादि । य इति वर्णानियमो बोधितः । यः कोपीत्यर्थः । स्तोत्रं श्रीपरिवृहसमीप इत्य-त्रार्थशब्दावादाय वाच्यवाचकभावः संबन्ध उक्तः । सर्वत्र श्रीपरिवृह इत्यन्ते निर्देशाच्छी-परिवृहशब्देन श्रीपरिवृहादयः सर्वे वाच्याः । यौगिकोप्ययं शब्द इति तच्छ्रोकोक्ता लीला अपि श्रीपरिवृढशब्देन वाच्याः रतिप्रादुर्भावप्रार्थनापर्यन्ताः। अयमेवात्र विषयः। अधिकारि-णमाहुः पठतीत्यादि। रतिपतिपितुः पाद्युगल इति। प्रेप्सुरिधकारी, परन्तु श्रद्धावान् सन् पठिता श्रोता वा रतिपतिः कामस्तज्ञनकस्य। रासस्त्रीभावपूरितविग्रहत्वादेवमुक्तम्। रसो गुप्त एव वृद्धो भवतीति स्फुटं नोक्तम् । तदुक्तं 'अनाविष्कुर्वन्नन्वया'दित्यादिसूत्रभाष्ये । कामपितुः स्वरूपमप्याधिदैविकः काम इत्यपि ज्ञातुं रतिपतिपितृपदम् । तदुक्तं दशमस्कन्धे 'पितुरनवम' इत्यत्र 'आकृतावन्यून इत्यर्थः' । रतिपतिपदेन रतिदातृत्वं बोधितम् । किञ्च, त्रारम्भक्षोकोक्तस्य भगवतः खरूपं तु तत्र नोक्तं, तदप्यनेन बोधितम्। संयुक्तः काम इति । तदुक्तं 'रतिपतिं रमयाञ्चकारे'त्यस्य सुबोधिन्यां 'संयुक्तः कामो रतिपतिः, वियुक्तस्त्वग्निरूप' इति। तथा संयोगशृङ्गारः कामाकृतिः श्रीपरिवृद्ध इत्युक्तं भवति। श्रद्धा आस्तिक्यबुद्धिः। कुवलयदलश्यामलतनौ कुवलयवत् श्यामला तनुर्यस्य श्रीपरिवृहस्य । अत्र प्रत्याहारन्यायेन संपूर्णं रूपं ज्ञातव्यम् । कुवलयमिन्दीवरं तद्दलानि परितः स्थितान्येकदेशभूतानि च नवकु-वलयमतस्तइलानां च दृष्टान्तत्वं । तन्वोः श्यामलः श्यामः । किञ्च, भूमावपां प्रक्षेपे यो वर्णो भवति स श्यामलः । तदुक्तमष्टमस्कन्धे 'सचावनिज्यमानाङ्किः समन्तात् पयऊर्मिभिः। करोति श्यामलां भूमिं हरिन्मरकताश्मभि'रिति । हरिद्धिः पालाशवर्णैः । प्रयोजनमाहुः रितः प्रादुर्भृतेति रतिप्रादुर्भावः फलम् । निचरादिति पश्चमी तु ल्यब्लोपे । अचिरकालं प्राप्यैव वा चिरकालमास्थायेति वेति ॥ ९॥

प्रभ्वानन्दतन्काष्ठाक्रियाप्राणा अनङ्गकः । श्रीभिर्लीलाः सदा कुर्वन्नष्टेषा हृदयेस्तु मे ॥ १॥ स्मृत्वा श्रीवल्लभश्रीमद्विष्ठलाचार्यवाक्यतः । दृष्ट्वा श्रीयदुनाथानामाज्ञयौ विवृतिः कृता ॥२॥ इति श्रीगोञ्जलोत्सवात्मजगोपेश्वरविरचिता परिवृद्धाष्टकविश्वतिः संपूर्णी।

९ कुर्वन् सप्तधेति पाठः । २ आग्रहादिति पाठः ।

# भावैरङ्कारितमितिपद्यव्याख्या ।

### भावः प्रेम प्रणयः खेहो रागानुरागव्यसनानि । अङ्करकन्दलशाखापल्लवकलिकापसूनफलानीति ॥

अथ श्रीमस्त्रभुचरणाः हरेर्भावात्मकस्य शृङ्गारोत्तरसात्मकस्य स्वरूपवैचित्र्यनिरूपणाय सकलफलप्रदत्वज्ञापनाय व्रजमात्रिक्षितिसिद्धये तदन्यत्रागमनाय तदेकार्थतावगतये
तत्पोष्यत्वाय तत्सेचनाद्यधीनवृद्धिमत्त्वाय तच्छायादिसर्वोपयोगित्वाद्यर्थं फलरूपत्वेपि
वृक्षत्वेनैकपद्येन निरूपयन्ति भावैरिति।

भावैरङ्कारितं महीसगदशामाकल्पमासञ्चितैः(तं) प्रेम्णा कन्द्छितं मनोरथमयैः शाखाश्चतैः संभृतम् । छौल्यैः पल्लवितं सुदा कुसुमितं प्रत्याशया पुष्पितं लीलाभिः फलितं भजे बजवनीशृङ्गारकल्पद्रमम् ॥ १॥

अयमर्थः। श्रुतीनां वरदानप्रस्तावे प्रदर्शितं यद्र्षं भावात्मकं तत्तदानीमेव तासां हृदये प्रविष्टमत एव मनोरथो जातः। नहि भगवति हृदयानारूढे तद्विषयको मनोरथो भवति, तत-स्तस्य हृदयश्यस्य प्रादुर्भावे तत्कालमेव नवीनोत्कटतापप्रादुर्भावो भवति, तदौत्कट्यं त्वति-भावनया भूयसा कालेन भवति । अत एव वरदाने प्रभुणापि फलप्राप्त्यधिकरणभूतः कालः सारखतकल्प उक्तः। 'कल्पं सारखतं प्राप्ये'ति वाक्यात् । एवं सत्याकल्पं भावनाभिः प्रभो रसात्मकस्य रसरीत्येव बहिः प्रादुर्भावोभूद्भावितश्रीयशोदाधिकरणे स प्रकारोत्र निरूप्यते भावैरङ्कारितमिति । आकल्पं कल्पमभिन्याप्य आसमन्तात् सिच्चितैरार्लेव संवर्धितैः । सिश्चितैरिति वा पाठः। सिश्चितैः प्रादुर्भावपर्यन्तं स्वहृदय एव स्थापितैर्भावैः, कदा मगवान् प्रादुर्भविष्यतीति, एवंप्रकारैरङ्करितं श्रीयशोदायां गर्भरूपेणाविर्भूतं, यथाङ्करं पोषकापेक्षं हुम-भवनाशाजनकं सङ्गोपितनिजाकारं भूमिशोभाजनकं स्वाश्रयसन्मानकारकं तथा गर्भरूपेणावि-र्भूतो भगवानपीति तथाभूत इत्यर्थः। ननु कल्प(द्रुमः) खर्गे आनन्दप्रधाने तिष्ठति भगवाँस्तु भूमाविति कथं तत्तुल्यतेत्याशङ्कथाहुः महीमृगद्दशामिति । स्त्रियो हि आनन्दप्रधाना-स्तत्रापि भूमिष्ठास्तत्रापि सुन्द्यस्तत्रापि चपलतरविशाललोचनसुगला ज्ञानशक्तिपूर्णा भाव-दृष्टयः । तथाच यथा देवानामानन्दानुभवकर्तृणामलौकिकानां भाग्यैः खर्भे कल्पवृक्ष उद्गतः, तथा स्वर्गकोटिभ्योप्युत्तमे व्रजेऽसाधारणानन्दानुभवकर्त्रीणां भाग्यैरत्रापि कल्पहुमोयसुद्धत इत्यर्थः । एवमङ्करमिभाय कन्दलभावमाहुः प्रेम्णा कन्दलितमिति । प्रेम्णा प्राथमिक-भावेन भगवन्तमाविर्भूतं द्रक्ष्याम इत्याकारकरुचिजनकदिदक्षारूपेण गेहदेहादिरागनाशकेन कन्दिलतं कन्दलं सञ्जातं यस्येति तथा, पुष्टगर्भरूपं भगवन्तमित्यर्थः । पुष्ट एव गर्भे एवं दिद्क्षाहेतुकरुन्युत्पत्तेः । एवं कन्दलभावमुत्तवा शाखाशतत्वेन तङ्कावमाहुः सनोरथसयैः शाखाशतैः संभृतमिति । आविर्भावोत्तरं भगवति दृष्टे ये ये मनोरथा उत्पन्नाः कर-चरणाः प्रत्यङ्गेषु खयोग्यप्रकारकभावनारूपास्त एव भावात्मकस्य भगवतोऽवयवभूता इति

तन्मयैः शाखाशतैरनन्तमूर्तित्वात् भगवतस्तैः संभृतं सिच्चतं सम्यक् भृतं पुष्टं वेत्यर्थः । एतेनैतद्भावात्मक एव भगवान् भावमात्राकार इति निरूपितम् । एवं शाखाभावमुपपाद्य पछवभावमाहुः स्टो<mark>ल्यैः पस्कवितमिति । स्टोल्यैः वास्स्रीसादिषु मुग्धभावावस्रोकनेन खातु-</mark> रूपकृतिप्रकटनरूपैरखिलाङ्गचापल्यैः खामिनीनां पछवितं पछवभावं प्राप्तमित्यर्थः । यथा पछवाः प्रतिशाखमनन्तास्तच्छोभाकराश्च, तथा भगवतः सर्वाङ्गेषु ठौल्यानि संबद्धान्यस-क्कचातानि तदवयवशोभाकराणीति तथेति भावः । एवं पछवभावमुपपाद्य कुसुमभावमाहुः सुदा कुसुमितमिति । भगवदत्तया सुदा 'चिक्रीडे जनयन् सुदमि'ति वाक्यनिरूपितया कुसुमितं कलिकारूपकुसुमयुक्तमित्यर्थः । यथा कुसुमोदयः फलोदयहेतुः मकरन्दरससुगन्ध-ताद्यपुर्भमरसाहित्यसंभूतशब्दस्पर्शादिसर्वविषयानुभवहेतुरवान्तरफलरूपश्च, तथा भगव-तोपि तद्विषयकमुजननहेतुकभावोऽपि तादश एव मुग्धभावसाहित्येन कलिकारूपश्चेति भावः । एवं किलकाभावमभिषाय पुष्पभावमाहुः प्रत्याश्चाया पुष्टिपत्तिमिति । भावदर्शनेन या फलं त्रत्याशा 'एवं कुर्वन् त्रभुः सर्वानभित्रायान् मनोगतान् । कामरूपतयाऽस्माकं पूर्यिष्यति निश्चित'मेवंरूपा, तयार्तिरूपया खतापसंबन्धेन पुष्पितं विकसितकुसुमयुक्तमित्यर्थः । यथा पुष्पं रविकिरणसंबन्धादुन्सुद्रितमाविर्भूतमकरन्दं च भवति, तथा भगवानप्येतदार्तिभावमव-लोक्य खधर्मान् तादृक्चेष्टारूपान् प्रकटयतीति तथेति भावः। एवं पुष्पभावं निरूप्य फलभावमाहुः लीलाभिः फलितमिति। वने भवने च निलायनादिलीला आरभ्य रासान्ताभिः स्वरूपानन्ददानात्मिकाभिः फिलतं फलयुक्तं जातमित्यर्थः। यथा फलं स्वोत्पत्तौ इतराकाङ्कानिवारकं सर्वानन्दानुभावकं सेवासार्थकत्वकृत् , तथा भगवानपि मनो-रथानन्दप्रदाने भक्तानां तथा जात इति भावः । एतेन खरूपस्य सर्वदा फलरूपस्याप्येवंभावे भक्तान् प्रति फलत्वमिति निरूपितम् , तथा भगवतोपि लीलयैव फलमिति पर्यवस्यतीति भावः। ताद्यां श्रृङ्काररसात्मकं कल्पद्धमं भजे। अयमर्थः। यथाम्रादिषु दुमेषु भिन्नो भिन्नो रसः तत्तद्रसात्मकाश्च ते ते वृक्षाः इति वृक्षत्वे प्रकृतेपि कश्चन रसोऽपेक्ष्यः । तदर्थं शृङ्गार एव भगवति रसः, तदात्मकश्च सः इति शृङ्गार एव यः कल्पद्रमः सर्वदानसमर्थः सदातनो निखिलोपास्रो भाग्यवदेकलभ्यो वृक्षस्तद्रपं प्रभुं भजे । चेतस्तत्प्रवणरूपया सेवया निरन्तरं भावये हृद्यनुभवामीत्यर्थः । ननु कल्पद्रमस्तु दुर्लभः स्वर्गस्थत्वात् , तथा भगवान् भूमौ प्रकटत्वेनानेकजनप्रत्यक्षविषयत्वात् सुरुभ इति कथं तत्तुल्य इति चेत्तत्राहुः व्रजवनीति । व्रजवन्याः संबन्धिनं तमित्यर्थः । व्रज एवात्यन्तदुर्रुभः । भगवतोपि गुप्ततया श्वितिस्थानत्वात् सर्वथाङ्गीकृतत्वाच । तत्रापि वनी वनस्य ततोपि गूढत्वात् । स्त्रीलिङ्गप्रयोगेण तु परमदुर्रुभत्वं सूचितम् । तथाचैतादशस्थलवर्तिवृक्षस्य प्रभोः स्वर्गस्थकल्पद्रमतोप्यतिगूढतेति सर्वमवदातम् ।

एवं निजाचार्यतदात्मजाततदात्मजाताश्रयमात्रचेतंसा । निरूपितस्तत्कृतपद्यभावस्तेनात्मदासेतिदयां दवाति ॥ १॥ इति श्रीहरिदासविरचिता भावैरङ्करितमितिपद्यव्याख्या समाप्ता॥

# श्रीमद्-वल्लभाचार्य-महाप्रभु-विरचितम्

# मधुराष्टकम्

# षड्भिष्टीकाभिः समलंकृतम्

- १. श्रीमत्प्रभुचरणानाम्
- २. तदुपरि श्रीमद्घनश्यामानाम्
- ३. श्रीमद्बालकृष्णानाम्
- ४. श्रीमद्वल्लभानाम्
- ५. श्रीमद्रघुनाथानाम्
- ६. श्रीमद्हरिरायाणाम्

# परिशिष्टम्

श्रीमद्-वल्लभाचार्य-महाप्रभूपदिष्टा

# शिक्षासार्धत्रयश्लोकी

# श्रीद्वारकेशकृतटीकोपेता

श्रीमद् – वल्लभाचार्य – महाप्रभु – वंशावतंस – नित्यलीलास्थित – गोस्वामिश्री १००८ – श्रीगोकुलनाथ – महाराजश्रीत्येतेषां –

स्मृतौ – तदात्मजैः – गोस्वामि –

श्री १००८ श्रीरसिकवल्लभै:--

प्रकाशितम्

सं. २०३६ .

श्री वल्लभाद्याः ५०

#### प्रकाशक:

गोस्वामिश्री १००० श्रीरसिकवल्लभ महाराज २१, चन्द्रिवला, नोर्थ-साउथ रोड नं. १२, जुहुस्कीम, पारले, बम्बई-४०० ००५६, भारत

> साधारण संस्करण २००० प्रति राज संस्करणं १००० प्रति श्रीवल्लभाब्दा:५०३

ग्रन्थ-परिचय लेखक: गोस्वामी श्याम मनोहर

### मुद्रक:

वी. वरदराजन
एसोसिएटेड एडवर्टाइजर्स एंड प्रिटर्स
५०५ तारदेव, आर्थर रोड,
बम्बई, ४०००३४.



गोस्वामिश्री १००८ श्रीगोकुलनाथजी महाराज

### ।। श्रीकृष्णाय नमः ॥

### ॥ श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः॥

# प्रन्थ-परिचय

एक किंवदन्तीके अनुसार मधुराष्टकम् स्तोत्नका प्रणयन श्रीमहा-प्रभुने गोकुलमें ब्रह्मसम्बन्ध—दानकी आज्ञाके हेतु श्रीगोवर्धनधरके प्रकट होनेके समय किया था। श्रीमत्प्रभुचरणका किन्तु इस विषयमें मौन इस किंवदन्तीकी ऐतिहासिकताको सन्दिग्ध बनाता है। इस स्तोत्नपर श्रीबालकृष्णजीकी व्याख्यामें एक विवरण अवश्य उपलब्ध होता है कि श्रावण शुक्ल एकादशीकी मध्यरात्नीमें हुए भगवद्दर्शनके बाद पुनः भगवान्के तिरोहित होनेपर श्रीमहाप्रभुको भगवान्के तीन्न विप्रयोगकी अनुभूति रहती थी, उस अवस्थामें भगवान्की आन्तर अनुभूतिकी तन्मयतामें श्रीमहाप्रभुके श्रीमुखसे मधुराष्टकम्का मधुर गान निःस्त हो गया!

श्रीवालकृष्णजीका तात्पर्य यहां मधुराष्टकम्की रचनाके ऐतिहासिक घटनाक्रमकी सूचना देना प्रतीत नहीं होता किन्तु इस मधुर स्तोत्नके प्राकटचके मधुर कारणका विवेचन ही प्रतीत होता है।

बृहदारण्यकोपनिषद्में, परमात्मा सभी जीवात्माओं के लिए मधुरूप है तथा सभी जीवात्मायें परमात्माके लिए मधुरूप हैं, ऐसा वर्णन मिलता है। तैत्तिरीयोपनिषद्में परमात्माको रसरूप माना गया है— "रसो व सः"। वैसे तो ब्रह्मको अपूर्व—अनपर अनन्तर—अबाह्य एकमेवाद्वितीय कहा जाता है, परन्तु श्रुतियों परमात्माको जैसे, 'अरूप' कहा गया है वैसे ही 'सर्वरूप' भी। वही अपूर्व—अनपर अनन्तर — अवाह्य ब्रह्म सर्वानुभू — सर्वानुभू तिरूप भी है हो। वह 'सर्वकामः सर्वगन्धः सर्वरसः सर्वमिदम्,'' (छान्दोग्य) है। अतएव ने

बृहदारण्यकोपनिषद् कहता है-"स वै नैव रेमे। तस्मादेकाकी न रमते। स दितीयमैच्छत्। सहैताबानास। यथा स्त्रीपुमांसौ संपरिष्वक्तौ स इम-मेबात्मानं द्वेधापातयत्ततः पतिश्च पत्नीचाभवताम्।"

यह सृष्टि – यह द्वैत – यह एकका अनेक नाम—रूपोंको धारण करना – यह अपूर्व – अनपर अनन्तर – अवाह्य ब्रह्मका सर्वानुभू बनना उसके अपने निजानन्द – स्वभावकी अभिव्यक्ति है। यह जगत् परमानन्दरूप परमात्माकी स्वानन्दानुभूति रूप कीडा है – लीला है। इस आनन्दात्मका कीडाकी माया – अविद्या जैसे अशुभ कारणों में व्याख्या करना ब्रह्मके आनन्दात्मक रमणकी अस्वीकृति है।

"आनन्दो ब्रह्मोति व्यजानात्," "स वै नैव रेमें" और "स इम-मेवात्मानं द्वेधापातयत्" वाक्योंके आग्रहरिहत विवेचनसे यह स्पष्ट हो जाता है कि आनन्दरूप परमात्मा भी एकाकी रमण नहीं कर पाता परन्तु वह एक यदि अपने आपको अनेक रूपोंमें विभक्त न कर पाता तो यह सृष्टिकीड़ा कैसे प्रकट हो पाती? स्वयम् अपने आनन्दकी गहन अनुभूतिके लिए, 'एकमेवाद्वितीयं' ब्रह्म, 'सहैतावानास' बन जाता है। यही ब्रह्मको रसरूप सिद्ध करता है।

बहा रसरूप है क्योंकि वही रमणकी इच्छासे सर्वानुभूतिरूप बना है। रस आनन्दरूप होता है अतः रसात्मक ब्रह्म आनन्दरूप है। उपनिषद् कहता है इस आनन्दरूप परमात्मासे ही सब कुछ उत्पन्न हुआ है, आनन्दरूप परमात्मामें ही सब कुछ स्थित है और परमात्मामें ही सब कुछ लीन होनेवाला है— "आनन्दाद्धयेव खिलवमानि भूतानि जायन्ते आनन्देन जातानि जीवन्ति आनन्दं प्रयन्त्यभिसंविशन्ति तद् विजिज्ञासस्व तद् ब्रह्म।" यह समग्र जगत् परमानन्द परमात्माकी परमानन्दात्मिका कीडा है।

अतएव इस आनन्दात्मिका क्रीड़ामें प्रकट् होनेवाली सभी जीवा-त्माओं के लिए परमात्मा मधु है तथा परमात्माके लिए सभी जीवात्मायें मधु हैं— "अयमात्मा सर्वेषां भूतानां मधु अस्यात्मनः सर्वाणि भूतानि मधु।" श्रीमहाप्रभु अतएव कहते हैं—"मधुराधिपतेरखिलं मधुरम्!"

जीवनकी सारी मधुरता परमात्मासे जुड़ जानेमें है। वही सारी मधुरताओंका स्रोत है। उस मधुराधिपितकी हर बात मधुर है – उससे सम्बन्धित सब कुछ मधुर है। उसके अलावा – उसकी मधुर कीड़ाके अलावा यह जगत् और कुछ भी नहीं है। मधुराष्ट्रक स्तोत्र मधुराधिपित परमात्माकी मधुरताका गान है।

परमात्माके मधुरतम रूपकी अनुभूति श्रीकृष्ण द्वारा व्रजमें प्रकट किये गये स्वरूप गुण लीला तथा नामों के साथ अति घनिष्ठतासे जुडी हुई है, पुष्टिभक्तोंके लिए। स्नेहपाशसे बंध कर श्रीकृष्ण जिनके हृदयमें निरुद्ध हो जाते हैं, उन्हीं जीवोंमें श्रीकृष्णके मधुर रूपको देखनेकी, मधुर गुणोंके गानकी, मधुर लीलाके अनुभवकी तथा मधुर नामोंके उच्चारणकी उत्कण्टा जगती है।

यह उत्कण्ठा जब विरह्की पीड़ाका रूप ले लेती है तब हृदयमें स्थित प्रेम ही प्रियतमका रूप एवम् प्रियतमकी लीलाओंकी अनुभूतिका भी रूप धारण कर लेता है। भगवान्के विप्रयोगमें भी उनके स्वरूप एवम् लीलाओं की आन्तरिक अनुभूति आन्तर—संयोग कहलाती है। श्रीमहाप्रभु इसे 'परमफल' कहते हैं—"आन्तरं तु परं फलम्।" क्यों कि यह आन्तर अनुभूति गाढ़ तन्मयताके क्षणोंमें अन्तःस्थित प्रभु के रूपको एवम् अन्तरमें चलती भगवद्लीलाओंको भी वाहर प्रकट कर देती है। भगवान् और उनकी मधुर लीलाओं का वाहर प्रकट हो जाना भक्तके मनोरथकी सर्वात्मना पूर्ति है। अतएव श्रीमत्प्रभुचरण भ्रमरगीतकी टिप्पणीमें कहते हैं—"एतासां तु बहिः प्राकटचमेवाभीष्टं तदैव ईश्वरवादः अन्यदा तु शून्यवाद एव।"

मधुराष्टक स्तोत्र भक्तके अन्तःकरणमें छिपे हुए भगवान्के मधुर रूप गुण एवम् लीलाओं को प्रकट करनेका मधुरतम साधन है

आवश्यकता है केवल तीव्रतापके साथ इसके गानकी! श्रीकृष्णकी मधुर अनुभूतिके लिए जिनमें हृदयमें तीव्र ताप हो ऐसे ही रिसक भक्त इस मधुर स्तोत्तके पाठ करनेके सच्चे अधिकारी हैं। अन्य नहीं।

> प्रार्थेये रसिकाः स्वैरं पश्यन्त्विदमहर्निशम्। एतद्रसानभिज्ञस्तु माद्राक्षीदपि वैष्णवः।।

> > (श्रीमत्प्रभुचरण)

प्रस्तुत संस्करण वि. सं. १९७५ में प्रकाशित संस्करणका ऑफसेट प्रोसेस द्वारा पुनर्मृद्रित रूप है। उस संस्करणके प्रकाशक तथा सम्पादक थे श्रीमूलचन्द तुलसीदास तेलीवाला। इस पुनः प्रकाशनके अवसर पर हम उनका कृतज्ञतापूर्वक स्मरण करते हैं।

इस ग्रन्थके परिशिष्टके रूपमें वि. सं. १९७८ में प्रकाशित शिक्षा-सार्धत्रयश्लोकीपर श्रीद्वारकेशजीकी व्याख्याका योजन नूतनतया हमने किया है। इस संस्करणका प्रकाशन श्रीजीवनाचार्य-पुष्टि-सिद्धान्त कार्यालयसे हुआ था तथा सम्पादक थे श्रीचीमनलाल हे. शास्त्री एवम् श्रीहरिकृष्ण शास्त्री। इन सभी महानुभावोंका हम कृतज्ञतापूर्वक स्मरण करते हैं।

# प्रास्ताविकम् ।

~~~

अयं फल्रात्मको प्रन्थः कस्यचिद्वैष्णवस्य द्रव्यसाहाय्येन प्रकटीकृतः । स च द्रव्यं विना महानुभावेभ्यो वैष्णवेभ्यो वितरिष्यते । अत्र पश्चटीकानां संप्रदः कृतः । श्रीमह्मयुचरणानां विवृतिदनेकपुत्तकतः संशोध्य मुद्रिता । तथैव श्रीमद्वालकृष्णानां, श्रीरघुनाथानां, श्रीघनक्यामानां च टीका अनेकपुत्तकसाह्यय्येन संशोध्य मुद्रिताः । श्रीवलभक्नतटीकाया एकमेव पुत्तकं गोस्वामिनीश्रीकृष्णप्रियात उपलब्धम् । तद्पि नृतनमशुद्धं च । यथामितः संशोध्यात्र मुद्रिताः । श्रीहरिरायकृता मधुराष्टकटीका मत्समीपे वर्तते, - परन्तु तस्या अत्यन्वाशुद्धत्वात्र मयात्र सुद्रिता । तेषां मधुराष्टकतात्पर्यमत्र निवेशितम् ।

पुस्तकसंप्रदे गोस्तामिनीश्रीकृष्णप्रियाणां, पण्डितगद्भूलाहासंस्थायाः, 'तनसुखराम मनःसुस्तराम त्रिपाठी' इत्यस्यः पुस्तकशोधने वसन्तरामशास्त्रिणः, पुस्तकिस्त्रेने 'धैर्यकारू सांकलीया' इत्यस्य च महत्युपकृतिः, चन्दुलाल चुनीलाल शाहेत्यस्य च । अस्य प्रन्थस्य व्ययकर्तुख्रोपकृतिस्तु सर्वथाऽविस्मरणीया । वदनिच्छ्येव तन्नाम प्रकटीकर्तुं नाहं शक्कोबि ।

'प्रार्थये रसिकाः स्वैरं पश्यन्त्वद्रमहर्निशम् , एतद्रसानमिझस्तु मा द्राक्षीद्पि वैष्णवः॥'

इति श्रीमस्रभुचरणानामाझा वाचकैरवश्यमेतद्भन्थवाचनात्प्रागनुसन्धेयेति निवेदयामीति ।

**सुम्बई, क्स**न्तपस्मी. **१**९७५,

मूलचन्द्र तेलीवाला.

श्रीकृष्णाय नमः।

श्रीगोपीजनवञ्चभाय नमः।

श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# मधुराष्टकम्।

अधरं मधुरं वदनं मधुरं नयनं मधुरं हसितं मधुरम्। हृद्यं मधुरं गमनं मधुरं मधुराधिपतेरिखलं मधुरम् ॥ १ ॥ वचनं मधुरं चरितं मधुरं वसनं मधुरं विलतं मधुरम्। चिलतं मधुरं भ्रमितं मधुरं मधुराधिपतेरिचलं मधुरम् ॥ २ ॥ वेणुर्मधुरो रेणुर्मधुरः पाणिर्मधुरः पादौ मधुरौ। वृत्यं मधुरं सक्यं मधुरं मधुराधिपतेरिवलं मधुरम् ॥ ३॥ गीतं मधुरं पीतं मधुरं भुक्तं मधुरं सुप्तं मधुरम्। रूपं मधुरं तिलकं मधुरं मधुराधिपतेरखिलं मधुरम् ॥ ४ ॥ करणं मधुरं तरणं मधुरं हरणं मधुरं रमणं मधुरम्। विमतं मधुरं शिमतं मधुरं मधुराधिपतेरिखलं मधुरम् ॥ ५ ॥ गुञ्जा मधुरा माला मधुरा यमुना मधुरा वीची मधुरा । सिललं मधुरं कमलं मधुरं मधुराधिपतेरिबलं मधुरम् ॥ ६॥ गोपी मधुरा लीला मधुरा युक्तं मधुरं मुक्तं मधुरम्। दृष्टं मधुरं शिष्टं मधुरं मधुराधिपतेरिखलं मधुरम् ॥ ७ ॥ गोपा मधुरा गाबो मधुरा यष्टिर्मधुरा सृष्टिर्मधुरा। दिलतं मधुरं फलितं मधुरं मधुराधिपतेरिखलं मधुरम् ॥ ८॥ इति श्रीमद्वल्लभाचार्यचरणप्रकटितं मधुराष्ट्रकं सम्पूर्णम्।

### श्रीकृष्णाय नमः। श्रीगोपीजनवस्त्रभाय नमः।

### श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# मधुराष्टकम्।

## श्रीमद्भिट्ठलेश्वरविरचितविवृत्तिसमेतम्।

नमामि श्रीमदाचार्यान् निगृदहृदयान् प्रभून् । भक्तेच्छापूरकान् सर्वाज्ञातलीलातिमोहनान् ॥ १॥

अधरं मधुरं वदनं मधुरं नयनं मधुरं हसितं मधुरम्। हृदयं मधुरं गमनं मधुरं मधुराधिपतेरिवलं मधुरम्॥१॥

श्रीमत्त्रभुचरणाः त्रियव्रजिश्वितित्वेन दैवोद्धारप्रयत्नात्मत्वेन च खान्तर्निगूढान् अलैकिकानुभावान् खर्सर्वखान् स्वीयानामनुग्रहार्थं प्रकटीकृतवन्तः अधरमित्यादिना मधुराधिपतिरिति । मधुरा श्रीमद्राधा अधरसुधा च तस्या अधिपतेरिति भावः । एतदर्थ-मेव प्राकट्यात् । एतादशमाधुर्यं नान्यत्र । लीलासित्स्येव सर्वखत्वात् । रसावेशजिनतमर्या-दारितयोः क्षित्रलाकुक्षे गुक्जन्मधुव्रते सुवर्णयूथिकादिकुसुमरिचतकेलिश्यने प्रियसख्या-नीतिविविधताम्बृलाङ्गरागपुष्पहारयावकाक्षनपात्रसिन्दूरकञ्चक्यादिसहितमणिमुक्ताहारादि-सम्पन्नान्तरे मधुरकलमुरिलकानादानुगमञ्जीरखने लतान्तरे(ण) सखीनिरीक्षिते परस्पर-

## श्रीघनश्यामविरचितमधुराष्टकविवृतिटिप्पणी ।

मधुराधिपतेरित्यस्य विवृतौ श्रीमद्राधाधरसुधेति । 'राधाधरसुधापातुः किमन्यन्मधुरायि-तम् । यत्रिवेदं तद्प्येतन्नामसम्बन्धतो भवे'दित्यत्र निरूपितं सुधामाधुर्यमित्यर्थः । एतदर्थमित्यर्थः । एतदर्थमित्यर्थः । एतदर्थमित्यर्थः । एतदर्थमिति । सुधाग्रहणार्थमेव प्राकट्यात् । तत्रापि लोभगतत्वेन तद्रहणेन तदेकपरता भवति । तत्रापि सुधा यथा देवभावोद्घोधिका तथा इयं एतद्रसभावोद्घोधिका । तत्रापि राधा सिद्धिरूपा, तद्रतन्त्वेन ग्रहणे सर्वसिद्धिसम्पादिकेत्यर्थः । एतादृशत्वं नान्यत्र । लीलेति । अनायासेन हर्षात् कियमाणा निष्टा लीलोन्यते । लीलासहितो भगवान्, श्रीमदान्त्याणां सर्वस्तत्वादिति निरूपितम् । रसावेद्योति । 'तत्रश्च कृष्णोपवने जलखले'त्यत्र निरूपितं मर्यादाराहित्यमित्यर्थः । कीदृशे वने १ गुज्ञन्मधुत्रते । निरन्तरं लीलास्यानत्वात् । तत्र भगवत्सम्बन्धिविधसुगन्धमालापुष्पतल्पश्रमाम्भःसङ्कान्तत्वेन मोद्रलम्पटा मधुपा लीलोद्घोधकास्ते झङ्कारं कुर्वन्ति । तेन शब्देन कुज्जज्ञानं सम्भवति । अत्र कुज्जेऽस्तिति प्रियसखीवत् कुज्ञपदेशज्ञापका इत्यर्थः । विविधिते । एतादृशानां पदार्थानामानयनं रतान्ते पुनः श्रङ्कारार्थम् । अथवा विपरीते भगवति योजनार्थं पूर्वमानीतिसिति लक्ष्यते । मधुरकलेति । भगवान्

१ मोहितानिति पाठः । २ स्वीयानामर्थं इति पाठः ।

ळावण्यविभवयोः स्मारंस्मारं माधुर्यमनुवर्णयन्ति । तत्रौपि त्रियायाः त्रपार्धनतेक्षणकटाक्ष-निरीक्षिते रदनच्छददानसुषमामधुरे गण्डद्वये गाढचुम्बनादिना ताम्बूलौदिविचित्रिते प्रियानासापुटगतमुक्ताफलपीडनेन अरुणतराङ्किते अनितसूक्ष्ममुक्ताफलावलीशोभितकर्णा-लङ्कारसङ्गतहरिन्मणिमुक्तारुणमणिगृङ्खलितालकावलीराजिते अगरुसारकस्तूरिकाकाश्मीर-मणिरचितबिन्दुभाले कुपितयेव रचितभूभङ्गे विमर्दव्यस्तरचने अन्योन्यगण्डद्वयसङ्गे रतिश्रमशीकराईप्रियगण्डस्थतिलकरचनाप्रतिकृतिशोभिते मुक्तालङ्कारम्षितसुनासापुटे बद्ने। किञ्च, प्रियस्य विजितविम्बाधरे कनकसूत्रसूत्रितबृहत्सुभगामलमुक्ताफलसंशोभितश्वासाद-रोन्नतिनतिमन्नासापुटे त्रिभुवनविजयव्यग्रनयनपुटे कुटिलभ्रुवि दरहासप्रियस्यविगलितामल-सौरमलुब्धमधुलिहि . मिलकादियुतमेचककेशपारे। किर्श्विषुचिखके हीरकादिमणि-युतालकावलीविराजिते प्रतिक्षणप्रवृद्धप्रेमप्रोद्यत्सीत्कारे मकरकुण्डलमण्डितगण्डमण्डले कदाचित् चिकतनयने वदने । पुनः प्रियाया हृदये गुञ्जामणिहारवित श्यामकञ्चकी-पिहिते मृगमदपत्राङ्कितकुङ्कमरचने ठावण्यसरिस संक्षिष्टोचकुचे रतिश्रमशीकरप्रोञ्छ-नार्द्रविचित्रवसनाञ्चलगोपिते कनकयूथिकाकुसुममाल्यशोभिते अतिगौरे विविधमहामणि-जटितकनकमुद्रिकालङ्कृतिप्रयाङ्गुलिसन्दर्शितविपाटितकञ्चक्यवकाशे । किञ्च, कण्ठामरण-मूषिते तदनुमुक्ताफ्लॅयष्टिपरम्पराविराजिते पीनोन्नते प्रियालिङ्गनविमर्दितस्रजि हाटक-मणिजटितमुरिकाशोभितदक्षिणकरे क्षणे क्षणे समाश्चिष्टप्राणप्रिये प्रियहृद्ये । किञ्च, अवसरविशेषे तादशसखीविज्ञापिते लतागेहान्तरे विकथविविधरुचिर-

मध्यमुरलीनादं करोति येन लामिन्यागमने चरणमङ्गीरलनो मुरलीनादोपि अनुगतो मवति, तैन कलापि ज्ञानं न सम्भवति । एतदर्शमुक्तं लताम्बरेति । महारसे सन्निषी त्यानुमशक्तत्वात् । रति-समये ललामिन्या जयमवलोकनार्थं स्वस्य सन्तोषार्थं लतान्तरे स्थित्वा अवलोकयन्तीत्यर्थः । अपेति । पूर्णत्रपया नाऽनङ्गोत्पत्तिः । त्रपागमस्तु पूर्णे रसे भवति । अत्र निरीक्षणे श्रेपार्दत्वेन प्रेमाससंरम्भनिरीक्षणेन अनङ्गोत्पत्तिं करोतीत्यर्थः । नितरामीक्षणकथनेन रदनच्छद्दानसुषमां प्रियस दर्शयतीत्य-मित्रायेणोक्तम् विमर्देति । निविधवन्धलीलया व्यस्ता श्रीअङ्गरचना यसाः । एतेन महासौरतं द्योतितम् । अत एवाग्रे अन्योन्यगण्डद्वयसङ्ग इत्यत्र सुरतान्तावस्था निर्णाता । मुक्तालङ्गारेति । सुक्तानामलं पूर्णत्वं जातं मुक्ताफलत्वेन महारसमयत्वादित्यर्थः । प्रियस्येति । विम्बक्तलस् विशेषण जितत्वेन अधरगतरागसाम्येन जितविम्वत्वम् । परमत्र सुधाधिवयेन विजितमित्यर्थः । कदानिदिति । कदानिदन्तरायां सिद्धिरूपत्वात् स्थाने कृते पत्रादीनां चिकतनयने भवतः, यथा पत्रिति पत्रते विचलितपत्रे शङ्कितभवदुपयान'मिति तदर्थम् । गुङ्गामणीति । महारसे प्रसन्नेन प्राणपियेण सहदिस्या गुङ्गामाला दत्ता तां परिधाय स्थितामित्यर्थः । अवसरेति । लीलानन्तरस्थयत्र पुनः ग्रङ्गारा-

१ विभावयोरिति पाठः । २ तत्रेति पाठः । ३ ताम्बुह्मदिनेति पाठः । ४ श्वासद्देति पाठः १ ५ प्रियस्थेति नास्ति । ६ उज्यवलेति पाठः । ७ फलेति नास्ति ।

१ त्रपार्देति पाठो मुले क्वचित्स्यात् । २ गुक्रेति च पाठः । ३ ध्याने इति वा पाठः ।

त्रस्तत्रोद्धतगन्धलोलुपमधुपे धीरपवने पिकादिसमाकुले रचिततत्ये रन्तुकामयोः पूर्वोक्त-विषयोः मार्गस्यविचित्रपुष्पपिक्षस्वयादिषु विदितापाङ्मयोः मध्येमार्गं कृतविविधचुम्बता-स्रेषादिरसयोः रचितपुष्पगुच्छोत्श्वेपणयोः गन्नेन्द्रलीलयोः असासक्तबाद्धोः उपात्तलीलाकम-लयोः चर्वितताम्बूलयोः कृतकलगीतयोः वेत्रनिवारितमृदुल्तयोः वागगोचरसुषमामधुरयोः गमने यो माधुर्यानुभवो जातः तमेव ध्यायंध्यायमनुवर्णयन्ति गमनं मधुरमित्यनेन । निर-विषत्वेनैवंविधैकैकस्य रसाकरत्वेन तित्रमग्रत्वेन च वर्णनाशक्तिं प्रतिपादयन्ति अखिल-मित्यनेन । किन्न । अखिलं मधुरमित्यनेन कदाचित् विपरीतशृक्षग्रेरि पूर्णरसानुभव-स्तादश एवेति स्वितम् ॥ १ ॥

तादशानेव समयविशेषोत्पन्नाम् खप्राणरूपानाहुद्वितीयेन बचनमित्यादिन्।। वचनं मधुरं चरितं मधुरं यसनं मधुरं विलितं मधुरम्। चिलितं मधुरं अमितं मधुरं मधुराधिपतेरिक्छं मधुरम्॥ २॥

श्रीमत्त्रभुप्राणिप्रयाया मिथ्याकुपिताया जितिपकिष्विनक्कृजितायाः कुटिलभूवहयाः सुग्रीणतराधरायाः अनङ्गातिभरद्यस्त्रेद्दार्द्रापाङ्गिनिरीक्षितिप्रयाननायाः प्रियकृतरभसविकत्त्रंसदुकूलियश्रणायाः प्रियाचिरतोरोजालभनायाः छलकृतपाणिपिहितसर्वाङ्गचुम्बनामोदपुलिकतप्रतीकायाः कपोलाञ्चलव्यवहितवचनरचनायाः सिमतायाः अङ्गुष्ठाभरणप्रतिबिम्बितश्रीमत्प्राणिप्रयमुखकमलादिसिन्निधिभ्रमेण रसावेशे पूर्व मयैव चुम्बनं कर्तव्यमिति कृताभरणचुम्बनायाः विपरीते वचनादौ रसभ्रमितायाः केलिश्चयने मुग्धभावाश्चिष्ठितायाः वचनादिकं
मधुराधिपितिसम्बन्धि सर्व मधुरमिति भावः । अखिलेत्यस्यार्थः पूर्ववद् भावनीयः ॥ २ ॥

वेणुर्मधुरो रेणुर्मधुरः पाणिर्मधुरः पादौ मधुरौ। चलं मधुरं सख्यं मधुरं मधुराधिपतेरिक्तलं मधुरम्॥ ३॥

अतःपरं कदाचित् प्रभुर्विविधकुसुमितफित्रित्रताह्यमितकुक्षपुष्णसमृद्धगोवर्धनाद्धि-शिखरिथतो गोचारणपरायणोऽस्ति । गोरसिवकयादिव्याजेन प्रियार्थ विविधवस्तूनि गृहीत्वा प्रियसिखकथितं 'वेणुरवं शृणु किमाकुठा गच्छसी'त्याकर्ण्य सहचराज्ञातस्वागमनसूचकं

दिकं विधाय हस्ते मुरिलकां दत्वा आदर्शिष्ण परस्परप्रतिविम्बदर्शनेन अत्यार्तिभरं दृष्ट्वा तादशात्यन्त-रङ्गसखीभिविज्ञापितम् । अन्यत् कुङ्गेषु गन्तव्यम् । तत्र च लीला कर्तव्यति विज्ञापितमित्यर्थः । गोचारण इति । वयसानां बृद्धिरतु गवामवलोकनार्थं प्रभुः गिरिशिखरे स्थितः । प्रभुस्तु स्वप्राण-प्रियाणां दूरात् सौन्दर्यगतिविलासार्तिभरविचित्रवस्नाभरणचिकतावलोकनाध्वलोकनार्थं गिरिशिखरे स्थित इत्यर्थः । तदेक इति । भगवत्येव मनो यासाम् । कुत्र मिलिष्यति ? कथं मिलिष्यति ? कुङ्गे वा गोपसमाजे वा गोधने वा गोवर्धने वा कुत्र मिलिष्यति । तदेकमानसाभिः । किमाकुलेति ।

९ नतेति पाठः । २ इत्यन्तेनेति पाठः । ३ प्रियाननश्रियाः इति पाठः ।

कालिन्दीतरप्रदेशं स्थितरसिकुक्षस्चकं रसात्मकं वेणुरवं श्रुत्वा तत्र गतािमः प्रियािश्वष्टािभः श्रमजलाईकुचकुङ्कमाङ्कितस्वोत्तरीयविहितालकस्थगोरेणुशोञ्छनािमलाषािभः वेणौ रेणौ च प्रियपाणिस्पर्शपुलिकतप्रतीकािभः पूर्वचितविविधकुसुमविनिर्मितशयनोपविष्टस्य चरणसंवाहन-परायणािभः मत्तेभगतिभिस्तदेकमानसाभिर्निर्गतं तदा दूराद् दृष्टा प्रतीक्षन् शिखरादवरुद्य रसात्मकं खत्यं कुर्वन् स्वानुरागभरं दर्शयन् समागतस्य आनन्दािक्षिनिमशाभिर्वेण्वादिषु समनुसरसं ध्यायंध्यायं अनुवाणितं वेणुरित्यादिना । मधुराधिपतेरित्यादि पूर्ववत् ॥ ३ ॥

गीतं मधुरं पीतं मधुरं सुक्तं मधुरं सुप्तं मधुरम्। रूपं मधुरं तिलकं मधुरं मधुराधिपतेरखिलं मधुरम्॥ ४॥

तादशरसिनकुङ्गस्थल एव कदाचित् प्रियेण समं रसपरवशामिर्गीतम् । किश्च, पर-स्परं रसावेशेन यदधरसुधारसं पीतं, प्रियानीतिविविधश्वतदुग्धमोदकादि स्वामिलाषसूचकं सुक्तं तादशस्वाभिलाषसूचकश्वतदुग्धमोदकाद्यङ्गीकृत्यानन्तरं कुसुमशयने तत्तदभिलाषं द्रायनं विधाय प्रितवान् । रसावेशजनितमर्यादाराहित्येन कीडने स्वामिन्यादिकृतस्वपङ्गी-कृतवान् । तद्रीत्याऽभिलाषपूरणानन्तरं व्यस्तशृङ्गारे तिलकादिरचनां श्रमार्द्रतया उभय-त्राङ्कितां वदनारविन्दयोरनुभूतां प्रदर्शितवान् । तमानन्दिवशेषं स्मारस्मात्मनुवर्णयन्ति गीतिमित्यादिना । मधुराधिपतेरित्यादि पूर्ववत् ॥ ४ ॥

करणं मधुरं तरणं मधुरं हरणं मधुरं रमणं मधुरम् । विमतं मधुरं शिमतं मधुरं मधुराधिपतेरिकलं मधुरम् ॥ ५ ॥

अतःपरं सदा मनसि भावितेऽह्मि विहारेच्छया निर्गतानां समुद्रधितमालतीकुरबकादि-कुसुमपरिमलोन्मदभ्रमरयूथाकुलकेशपाशानां स्मितविकाशविभ्रमगललावण्याननानां हीरका-

देहानुसन्धानरहिता मार्गानुसन्धानरहितेत्यर्थः । प्रदेशिमिति । वेणुनोदेन स्चितकालिन्दीतटप्रदेश-मित्यर्थः । वेणुप् विविधं स्वरं करोति । सङ्केतरूपं निकटनिकुञ्जस्चकं मन्दस्वरम् । किसिद्रिनिकुञ्जस्चकं मध्यस्वरं । दूरिनिकुञ्जस्चकं तारस्वरं । अन्यथा वेणुनादे गानं कृत्वा सङ्केतं यदि स्चयित तदा वयस्यादीनां ज्ञानं भवति । तसान्नादमेदेन रसात्मकं स्चयित यथा कोऽपि न जाना-तीत्यर्थः । रसात्मकमिति । यथा मयूरो मयूरी दृष्ट्वा रसाविष्टो भूत्वा सर्वाङ्गगतरस एकत्रकरणार्थं तासां यथेप्सितरसदानार्थं वृत्यति, तथा वृत्यं प्रमुः करोतीत्यर्थः । स्वामिलायेति । सस्य योऽभिलाय उरोजादिस्पर्शानन्दरूपः तत्रपर्शेन तत्तत्स्पर्शे इव मन्यमानः सन् मुक्तवानित्यर्थः । तत्तद्भिलापमिति । पूर्वसिवतमनोरथविविधवन्धविशेषजनितरसविशेषदानपूर्वकं शयनमित्यर्थः । तत्तद्भिलापमिति । स्वामिन्यादीति । मर्यादाराहित्यरमणे तिलकवस्वभूषणादीनां व्यत्यासो भवति । स पुनः कृत इत्यर्थः । अथवा मर्यादाराहित्यं तु विपरीतसुरते भवति । तदा स्वामिन्या कृतरूपमङ्गीकृतवानित्यर्थः ।

इति श्रीगोखामिसुतश्रीघनइयामविरचिता मधुरोष्टकटिप्पणी सम्पूर्णा ॥

९ रचितेति पाठः । २ लावण्यानामिति पाठः ।

दिमणिगणरचितमृगमदादितिर्थग्रेखंशोमितभारुबिन्द्नां नांसापुटाग्रगतोदारलोरुमुक्तानां समाश्चिष्टोरोजेषु तेरितहाराणां विचित्रवसनान्तरशोभिताखिरु।कल्पानां अरुक्तकाऽक्किताङ्गलिविराजितविविधनूपुराणां मूर्ध्न्येलोरुग्नीवं दिधकलशिकां वहन्तीनां व्रजाधिपसुतो
वयस्यै रोधं सम्पाद्य समीपागतश्चिकतनयनः प्रियाहृतचेताः वैदनेन्दुसुषमामोहिताशेषगोपवधूजनो वक्तोक्तिकपोलोरोजादिस्पर्शाविभीवितमनोभवः दूरगगवाद्यवेक्षणापदेशापसारिताशेषवयस्यवृन्दः उपात्तोत्तमाङ्गस्थितदिधमाजनः करैकगृहीतिविविधमणिमयकाश्चीपद्यप्रसूनः
विविधक्तिरप्रसूनशोद्भृतामरुपरिमलोन्मत्तमधुपरुतागेहानीतिप्रयाजनो यद् यत् कृतवान्
नीतवान् प्रेमाब्धितरणं सम्पादितवान् रमणं च मर्यादारहितं, विमतं हारादीनां,
शामिनं क्षुद्रधण्टिकादीनां, तत्सामयिकं ध्यायंध्यायं अनुवर्णयन्ति करणमित्यादिना ।
मधुराधिपनेरित्यादि पूर्ववत् ॥ ५॥

गुक्षा मधुरा माला मधुरा यमुना मधुरा वीची मधुरा। सिलिलं मधुरं कमलं मधुरं मधुराधिपतेरिकलं मधुरम्॥६॥ गोपी मधुरा लीला मधुरा युक्तं मधुरं मुक्तं मधुरम्॥ ६॥ दष्टं मधुरं क्षिलं मधुरं मधुरं मधुरं सिक्तं मधुरम्॥ ७॥

एवं कदाचित् तरणितनयाकूले बकुलाम्रकदम्बादिह्माकुले घीरगन्थवाहे, केलिहिते रहिस, स्नानादिच्याजेन समागतया श्रीमत्रभुप्राणप्रियया मकरकुण्डलमण्डितगण्डमण्डलप्रभोद्योतिताखिलभुवनः कमलदललोचनः अधरापितवेणुः गुज्ञामणिमुक्ताहारादिराजितोरःस्थलः अवलोकितिप्रयः निखिलमनोरथरूपागतः आक्षेषादिलीलां कृतवान् । यमुनायां सिलिलकमनलादीनां च कीडां कृतवान् । ततो निर्गमने सित निकुक्षे पुष्पावलीरचितशयनकेलिजनितश्रमाम्भःसंकान्ताननकमलया प्रियदत्तकमलकृतलीलया प्रियया, वनार्थं मार्गाः बहवः स्फुटिता
इति प्रियेण सह यावत्पर्यन्तं मार्गविभेदो भवति तावत्पर्यन्तं गेहार्थं प्रचलितया प्रियापितस्वोरःस्थहारया सङ्गतस्य मन्थरगतेः क्षणं क्षणं कृताश्लेषस्य पूर्णायमाननयनस्य सुषमावलोकनैकपरायणस्य कदाचिद् पश्चात् कदाचिद् बाहुबन्धेन कदाचिदप्रतो गहने लतापिहितोदरे
यथामार्गसौकर्यं भवति । एवं मार्गसन्धिस्तयोः परस्परद्ये यामीत्याज्ञां गृहीत्वा गतयोः
कृतान्योन्यगुज्ञामालेलादिहारविनिमययोः कृतो यो मान्नुर्यानुभवो जातः तमेव स्मारस्मारमन्नवर्णयन्ति गुञ्जेत्यादिना विष्टं मधुरमित्यन्तेन । मधुरापत्नेरित्यादि पूर्ववत् ॥ ६-७॥

गोपा मधुरा गावो मधुरा यष्टिर्मधुरा सृष्टिर्मधुरा। दलितं मधुरं फलितं मधुरं मधुराधिपतेरखिलं मधुरम्॥ ८॥

९ श्रीवेति पाठः । २ तरलतरेति पाठः । ३ रदने इति पाठः । ४ हासादीनामिति पाठः । ५ गमनार्ध-मिति पाठः ।

तदनन्तरं भगवान् गोपसमाजं सम्प्राप्तः, एतासां गेहागमनानन्तरं सायं प्रियागमनं प्रतीक्षम्त्यो गोष्ठादिषु स्थिताः । भगवानिष गोपसमाजस्थः तैर्गीतकीर्तिर्वेणुवादनपरायणो गोरजश्खुरितकुन्तलो व्रजस्थानां गवां च दिनतापं मोचयन् गोष्ठप्रवेशं करोति । ततो गोदोहने सर्वरसग्रहणार्थं उद्यतस्तदा दर्शनार्थं गतानां विचित्रवसनवतीनां विचित्रस्क्षम् यष्टिग्रहणेन वर्णादिभेदेन गवाह्वानेन स्वसमीपागमनज्ञापकेन समागतानां सर्वागोचरकटाक्ष-स्पर्शादिसङ्कतादिकृतामोदो निखिलरसपूर्णो दृष्टः, तस्मिन् सृष्टौ योऽनुभवो जातस्तमेवानु-वर्णयन्ति गोपेलादि सृष्टिरित्यन्तेन । अतःपरं वक्तुमशक्यत्वं तिन्नमग्नत्वेन प्रतिपादयन्ति दिलत्तमिति । नन्दगेहालवालोदितस्य श्रीमद्रोपीजनरागसेकसंवृद्धकल्पवृक्षस्य दिलतफिल-तादिकं सर्व मधुरिमासीमा इति ॥ ८ ॥

॥ इति श्रीविद्वलेश्वरविरचिता मधुराष्ट्रकविवृतिः सम्पूर्णा ॥

----

#### श्रीकृष्णाय नमः।

श्रीगोपीजनवह्नभाय नमः।

श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

## मधुराष्टकम्।

### श्रीमद्दालकृष्णविरचितविवरणसमेतम् ।

प्रतिक्षणनवोल्लसरसारशतातिलावण्यसग्-श्रेतश्रणनवोल्लसरसारशतातिलावण्यसग्-श्रेतश्रणनेश्रित्यां विविधमावसुग्धेक्षणाः । स्फ्रान्तुं हृदि मे श्रिया ललितवल्लवस्वामिनः ॥ १ ॥ • श्रारणागतकरुणाभरकरणानिशतत्परान् निजाचार्यान् । श्रजवल्लवजनवल्लभवल्लभनाम्नः प्रमृत् नौमि ॥ २ ॥

अय 'श्रावणस्थामले पक्ष' इति श्लोके श्रीभगवद्द्य्यास्तात्त्वात् तस्मिन् समये साक्षाद् भगवान् कोटिकन्द्रपाधिकलावण्यगुणलीलाविशिष्टोहुद्धरसात्मकस्वरूपेण प्रकटीभूय श्रीमदाचार्याणां देहप्राणेन्द्रियान्तःकरणधर्मादि सर्व साक्षादलौकिकरसात्मकवचनामृतपोषणेन स्वविषयीकृत्व ब्विहःसाक्षात्त्वरूपानुभवं कारितवान्, पश्चात् संपूर्णरसदानार्थं तिरोभूय अन्तर्देहप्राणेन्द्रियादिरूपः सन्नन्तरेव च निस्तिल्लीलारसानुभवं कारितवान्, अत एव 'स्फूर्णद्रासादिलीलामृतजलिभराक्रान्तसर्व' इत्युक्तं श्रीमत्त्रभुचरणेः । सर्वोत्तमेपि 'तत्कथा-क्षिप्तचित्तसादिसमृतान्यो व्रजप्रिय' इत्याद्यक्तम् । तदा पुनर्विप्रयोगदञ्चानुभवं तद् विना स्थातुमशक्तौ गुणालंबनेनैव कालनिर्वाह इति श्रीमदाचार्यचरणा अहर्निशं उद्दीपनालम्बन-विभावादि रसान्तःपातिसकलसामश्रीसम्पन्नं तत्तत्सामियकलीलागुणविशिष्टमुद्धद्धरसात्मकं सक्तपं यथानुभृतं तत् तथा वर्णयन्ति अधरं मधुरमिलादिभिः।

अधरं मधुरं वदनं मधुरं नयनं मधुरं हिसतं मधुरम्।
हृद्यं मधुरं गमनं मधुरं मधुराधिपतेरिक्तं मधुरम्॥१॥

अहो रूपं तु किं वर्णनीयं मधुराधिपतेरिक्छमेव मधुरं, यावन्तः तत्पदार्थास्ते मधुराः । अथवा रसाः वीरादयः तेषामपि शृङ्गाररसान्तः पातित्वेन मधुरत्वाद् रसत्वं, अन्यथा तत्त्वमेव नास्ति इति रसशास्त्रसिद्धान्तात् । तादशानां अधिपतिः शृङ्गाररसः, तद्रपस्य

१ वजेशकलमाधुरीतिपाठः । २ बह्रभेति पाठः ।

भगवतो यद्यपि अखिलमेव मधुरं, यथा राज्ञः परिधेयानि आभरणानि सुवर्णमयानि उपकरणानि अपि तथा, तथापि यस्य यादग् रूपमाधुर्यं यस्यां यस्यां लीलायां समनु-भूतं विप्रयोगे तत्तत्स्मरणे तत्तन्माधुर्यस्य स्वरूपतो विशेषेण वक्तुमशक्यत्वात् तत्तन्नाम-निरूपणपूर्वकं पृथक्त्वेन तत्तनमधुरमुच्यते । तत्र प्रथमं रसात्मकवचनामृतप्रवेशेन स्वरू-पानुभवो जातः, तस्याधरसंबन्धित्वात् पूर्वं तदनुभव एव अभूत्, इति वर्णनेपि प्रथमं तद्-धरं मधुरमित्युक्तम् । पश्चात् तत्सुधाप्रवेशे सम्पूर्णतद्वदनमाधुर्यलावण्यस्यातुभवो जात इति वद्नं मधुरमित्युक्तम् । यथा 'बर्हापीडे'तिश्लोकोक्तसुधाप्रवेशानन्तर मक्षण्वतां फलमिद'मित्युक्तम् । तदनु वदनमाधुर्यानुभवे कोटिकर्न्दपलावण्यरससंवैलिता-पाङ्गरङ्गतरङ्गविलासानुभवस्य सम्पन्नत्वात् नयनं मधुरमित्युक्तम् । तदेवोक्त 'मनुरक्त-कटाक्षमोक्ष'मिति, तत्रैव 'मदविघूर्णितलोचन' इत्यादि च । एतेन विचित्रभावलेलितत्वं लोचनयोरुक्तम् । ततो विगाढरसे हासरसस्याप्यनुभवात् हसितं मधुरमित्युक्तम् । नयनमाधुर्यानन्तरं हसितस्य निरूपणात् नयनयोरपि स्मेरत्वं सूच्यते । ततो अधरवदन-माधुर्यानुभवतो भगवतो हार्दमपि रसपरवशत्वेन खाधीनत्वात् अतिमधुरं ज्ञातमिति तथोक्तं हृद्यं मधुरमिति । एतेन यथा ख़स्य भगवति परमा श्रीतिः, तथा भगवतोपि स्वस्मिन् अनुभूतेति सूचितम् । किञ्च, हृदयपदेन वक्षोपि व्यज्यते । तेन भगवतो हृदयं अपि मधुरतरोल्लसदभिनवकैशोरवयःक्रमेण किञ्चित् उच्छूनं सुललितविलासं प्रकटीकरोति, इति तादृशमालिङ्गनादौ स्पर्शादौ वीक्षणेपि प्रियाणां महारसानुभावकत्वेन परमानन्द-दायकं इति तत्समृत्वा तन्माधुर्यमुक्तं हृद्धयं मधुरमिति । ततो रसान्ते अलसवलित-भावादिसहितं गमनं रसादौ तु विलासलीलापूर्वकं तद्भवति इति तद्भयानुभवात् गमनं मधुरमित्युक्तम् । एवं पृथवत्वेन तत्तन्माधुर्यनिरूपणे चित्तं महारसान्धौ ठीनमासीत् । क्षणानन्तरं उद्घोधेन पुनः पूर्वरसावेशात् तादृशस्याखिलमेव मधुरमिति अनिर्वचनीयत्वेन अन्ते सर्वत्र मधुराधिपतेरखिलं मधुरमित्युक्तम् । अत्र सारामि इति कियाध्याहारः सर्वत्र कर्तव्यः ॥ १ ॥

वचनं मधुरं चरितं मधुरं वसनं मधुरं विलतं मधुरम्। चलितं मधुरं अमित मधुरं मधुराधिपतेरिक्तं मधुरम्॥२॥

ततः पुनरेकान्ते परमहृद्धानि नेपथ्यादिँखनरूपाणि बन्धादिविशेषज्ञापकानि परि-हासकारकाणि यानि वचनानि 'रहिस संविदो या हृदिस्पृशः' इत्याद्यक्तप्रकारकाणि भगवतोक्तानि तेषां माधुर्यस्यानुभूतत्वात् वचनं मधुरमुक्तम् । एतस्यैव माधुर्यान्धौ मनसो ममत्वात् अन्येषां वक्तुमशक्यत्वेन एकवचनमुक्तम् । वचने पश्चात् तद्वचनोक्त-बन्धादिलीलायां तन्माधुर्यमनुभूतं भवति इति चरितं मधुरमित्युक्तम् । ततस्ताहश-

१ विविधापाञ्चतरङ्ग इति पाठः। २ वलितःवसिति पाठः। ३ भवकःवेनेति पाठः । ४ रचनेतिधाठः।

#### श्रीमद्वालकृष्णविरचितविवरणसमेतम् ।

तचरित्राचरणे उद्घद्धरसात्मकस्य भगवत आच्छादकशक्तिरूपत्वेन वसनस्य रसोद्दीपकत्वाद् अवलोकने पुनः तन्माधुर्यमनुभूतं भवतीति वसनं सधुरमित्युक्तम् । अत एव'वर्हा-पीडे'त्यस्य विवरणे यत्र वसनाकृतिरिप न सम्यगवलोकिता तत्र तदाच्छन्नं रसं कथमुद्धा-टयेयुरित्युक्तम् । 'रसो हि गुप्त एव रसत्वमापद्येत' इत्युक्तया तदाच्छादकमावश्यकम् । आच्छादकत्वेपि आकृतिदर्शनं रसोद्बोधकत्वात् सुतरां मधुरं भवतीति तथोक्तम् । ततो रसानुभवे अलसविलतादयो हावभावादयः सात्त्विकादिभावाश्च परममधुरा भवन्तीति तत् स्मृत्वा विलितं मधुरमित्युक्तम् । समुदितभावज्ञापनाय विलितपदम् । एते सर्वे रात्रि-सम्बन्धिलीलात्रकारा निरूपिताः । अतःपरं दिवासम्बन्धिलीलानां मधुरत्वं निरूपयन्ति चिलितमित्यादिभिः । अयं भावः । प्रातर्यदा गोचारणार्थमुद्यतस्तदा वनलीलालोकनाय अन्तरङ्गवयस्थैः सह नर्मपरिहासादिकं कुर्वन् अवलोकनार्थं वहिःस्थितानां प्रियाणां अतिहृदय-ङ्गमं लावण्यं प्रदर्शयंश्वलति, तत्सामयिकं स्मृत्वोक्तं चलितं मधुरमिति । अथवा वनादागमनसमयेपि तथैव चलतीति तथोक्तम् । तदुक्तम् 'धनरजस्वलं दर्शयन्मुहु'रिति । अये पुनर्लोके विपिनभ्रमणं मधुरं न भवतीति श्रमहेतुत्वात् भगवतस्तदभावात् मधुरं निरूप्यते । तथा च वनसम्बन्धिभूम्यादितृणपर्यंतसमस्तपदार्थानां रसात्मकचरणारविन्दमकरन्दसम्बन्धेन लीलोपयोगिरसात्मकर्तां सम्पाद्यितुं वने भ्रमणं करोतीति चरणारविन्दस्य रसात्मकत्वात् श्रीनिकतनत्वाच अमणजनितरजःसम्बन्धित्वे परमशोभातिशयेन मधुरत्वमेव भवति, नतु कदाचिदपि तदन्यथात्वमिति अमणमपि मधुरमुक्तम् । एतदेवोक्तम् 'तृणचरानुगं श्रीनिकतनम्' इत्यस्य विवरणे । अथवा तत्सङ्केतादिषु स्थितानां भक्तानां मिलनार्थं तत्र तत्र भ्रमणं करोति भगवान्, तत्तु तत्-तित्रयामिलनोत्कलिकासमाकुलविविधरसभावात्मकमिति परमं मधुरमनुभूतं भवति, सङ्केत-स्थप्रेयसीनां चरणारविन्दसंवाहनादिषु ठीठायां चेति तत्समृत्वा भ्रमितं मधुरमुक्तम्। एवं श्रमसूचकमपि सर्व रसात्मकस्य मधुरमिति निरूपयन्ति मधुराधिपतेरिक्लं मधुरमिति । रसस्तु यत्र यत्र गच्छति तत्र तत्र इसत्वं सम्पाद्य मधुरत्वं सम्पाद्यतीति खस्य मधुरत्वे किं वाच्यमिति भावः । किञ्च, यथा रसस्य प्रवहणरूपत्वात् भ्रमणिप मधुरत्वं न गच्छति, तथात्रापीति अपि सूच्यते ॥ २ ॥

वेणुर्मधुरो रेणुर्मधुरः पाणिर्मधुरः पादौ मधुरौ । नृत्यं मधुरं सरूयं मधुरं मधुराधिपतेरित्रलं मधुरम् ॥ ३॥

अये वेणुर्मधुर इत्युच्यते। तस्यायं भावः। राङ्केतश्यलज्ञापनार्थं वेणुनादे कृते 'कलपदैस्तनुभृत्सु सख्य' इत्युक्तत्वात् तत्र स्वनामादिश्रवणात् नादद्वारा तन्माधुर्यमिष अनुभूतं भवति। तथापि सङ्केते समागतानां प्रियसङ्गमे सम्पन्ने तदानन्दजनितपरमसौ-

१ लीलोत्कण्ठयान्तरङ्गेति पाठः । २ सम्बन्धेवीति पाठः ।

भाग्यशोभाभरेण विलसद्वचनानां तासां प्रियाणां प्रियसमीपवर्तिवेणुविलोकने प्रियप्रापक-त्वात् तस्मिन् परमस्नेहभरेण स्वरूपतस्तन्मर्यादालोपकं माधुर्यमनुभूतं भवतीति इति वेणुर्मधुर इत्युक्तम् । अधरामृतसम्बन्धेन तस्य तथात्वं स्पष्टमेव । अग्रे रेणुर्मधुर इत्युच्यते । तस्यायं भावः । गोचारणे रेणुसम्बन्धस्य आवश्यकत्वाद् अलकादिषु तस्य छुरितत्वेन यथा अलकानां कामरूपत्वेन माधुर्यं, तथा रजसो रजोगुणत्वाद् अनुरागरूपत्वेन परममाधुर्यं दृश्यते इति रेणुर्मधुर इत्युक्तम् । एतत्सर्वं 'तं गोरजश्छुरितकुन्तले'ति श्लोके निरूपितम्। वदनकमलसम्बन्धे रजसः परागरूपत्वान्माधुर्यं युक्तमेवेत्यपि सूचितम् । अथवा सन्ध्यायां आगमनसमये गोरेणुसङ्घाते घनीभूते इतरावलोकनाभावात् प्रियसङ्गमे च सम्पन्ने तन्मुखार-विन्दकटाक्षादिरसानुभवात् स रेणुरिप परममधुरो भवति इति तथोक्तम् । एतेन अन्धकारा-दीनामपि लीलोपयोगित्वेन मधुरत्वेमव इति सूचितम् । एतत् स्वरूपं 'पीत्वा मुकुन्द-मुखसारघे'त्यस्मिन् श्लोके 'सब्रीडहासविनयं यदपाङ्गमोक्ष'मित्यस्य विवरणे निरूपितम् । अथवा रेणुरत्र चरणारविन्दसम्बन्धी ज्ञेयः । तेन रसात्मकत्वात् ठीठोपयोगिदहस-भ्पादनैकस्वभावत्वाच ठीठासम्बन्धिनीनां प्रियाणां तद्विरचितदेहवत्त्वेन तन्माधुर्यमनुभूतं भवतीति तथोक्तम् । अग्रे पुनर्वनादागमनसमये त्रिभङ्गललितस्बरूपेण वेणुं सं-वादयति तदा वेणुरन्ध्रेषु स्वाङ्गिलिचलने पाणेरपूर्वतरा शोभा प्रकटीभवतीति तत्स्मृत्वा पाणिर्मधुर इत्युक्तम् । तथैव पादयो र्वामजान्वन्ताश्रितातिवक्रदक्षिणजानुक मित्युक्त-प्रकारेण स्थापने अनिर्वचनीयसौन्दर्यं प्रकटीभवतीति तत् स्मृत्वा पादौ मधुरौ इत्युक्तम् । तदेवोक्तं 'सौन्दर्यं किमपितरां प्रकटयति प्रेमवलभ्य'मिति प्रभुचरणैः स्वैरूपवर्णने । अथवा दिवासम्बन्धिचरित्रे वनलीला सर्वा भक्तानां गृह एव अनुभूता भवति, तत्र पुलिन्दीभाग्यानन्दनकरणे भगवत्पदकमलसम्बन्धिकुङ्कमस्मरणे जाते दियतास्तनरचित-तद्रचनाचातुर्यकलातिकमनीयपाणिस्मरणात् तच्छोभामाधुर्यानुभवात् पाणिपादयोर्मधुरत्वं निरूपितमन्यवधानेन । एतच 'पूर्णाः पुलिन्द्य' इत्यत्र स्फुटीकृतम् । अथवा सन्ध्यायां तत्तत्त्रियावलोकनजनितविचित्रभावोद्भत्तरसेन दोहनविधौ नूपुरमुद्रिकादिभूष-णभूषितपाणिपादसौन्दर्यमाधुर्यं त्रियाणामनुभूतं भवतीति तथोक्तम् । एतदेवोक्तं 'वेणुखनैः कलपदैर्नियोगपाशकृतलक्षणयो' रित्यनेन । अथवा लीलासमये तत्तद्वन्धादिरचनायां कुच-कुम्भेषु मकरादिचित्ररचनायां चारुहृदयादिषु स्थापने च तापहारकत्वान्नद्दायकत्वशोभाति-शयत्वमधुरत्वादिगुणाः सर्वेऽनुभूता भवन्तीति तत् स्पृत्वोक्तं पाणिर्भधुरः पादौ मधु-राचिति । अत एव 'शिरसि धेहि नः श्रीकरग्रह'मिति 'कृणु कुचेषु नः कृन्धि हुच्छय'मिति ताभिरुक्तं फलप्रकरणे । एवमनन्तप्रकारा भावनीयाः । अग्रे पुनर्नृत्यं मधुरमुच्यते । त-स्यायं भावः । अत्र सर्वे व्रजभूषणसीमन्तिनीसम्बन्धिलीलोपयोगि निरूप्यते । तेन सायं

१ खरूपं वर्ण्यते इति पाठः ।

वनादागच्छन् वेणुं कूजयन् नृत्यन्मयूरानुकरणं कुर्वन् दिवा विरहतापं दियतानामपाक-रोति । तन्नृत्यं त्विभनयात्मकमित्यभिनयकरणे मधुरस्मितपूर्वकश्चकुटीभङ्गकटाक्षादिविठासे-षूल्लिसतेष्वितरमणीयलावण्यरसभावामृतपोषपुष्टाः प्रिया भवन्तीति तत् स्मृत्वा मृत्यं मधुर-मित्युक्तम् । तस्मिन्नेव समये पुनः समानशीलत्वं विना रसः पृष्टो न भवतीति सख्याङ्गीकारे सख्यरसस्याप्यनुभवात् तस्यापि मधुरत्वं निरूपितं सख्यं मधुरमिति । अत एव 'सन्नीडहा-सविनयं यदपांगमोक्ष'मित्यत्र 'पृष्टे रसे हास' इत्युक्तम् । सख्ये सित हाससम्भवादत्र तिन्नरूपणात् सख्येनैव रसपोष इति सख्यस्य मधुरत्वं निरूपितमिति भावः । एवं दिवा-सम्बन्धि सर्व मधुरमेविति मधुरापतेरिक्तलं मधुरमित्यन्ते निरूपितम् ॥ ३ ॥

एवं सख्यसिंहतं नृत्यस्वरूपं निरूप्य गीतं निरूप्यते । गीतं मधुरं पीतं मधुरं सुक्तं मधुरं सुप्तं मधुरम् । रूपं मधुरं तिलकं मधुरं मधुराधिपतेरिकलं मधुरम् ॥ ४॥

मधुरं इदं गीतं नृत्यानन्तरं कचिद्देशविशेषे स्थित्वा करोतीति 'रङ्गे यथा नटवरौ क च गायमाना'वित्यत्र निरूपितम् । तस्य गीतस्य भावात्मकत्वात् तन्माधुर्यस्य व्रज-सीमन्तिनीहृदयैकवेद्यत्वेन गीतं मधुरमित्युक्तम्। अथवा अत्र कमो न विवक्षितः। श्रीमदाचार्याणां हृदये विश्रयोगरसाविर्भावेन सर्वा एव ठीला भगवतो विलासाः प्रकटा जाता इति यदैव यत्स्फूर्तिः तदेव तन्निरूपयन्ति इति तत्सामयिकं गीतं सर्वमपि मधुरं निरूप्यते। एवं सति पूर्वं पाणिपादनृत्यसख्यानि निरूपितानि, तेन रासलीलास्फूर्तौ तत्र नृत्यस्य मुख्यत्वादिभनयार्थं पाणिपादयोश्चालनिक्यायां तत्तरसंस्थानजनितशोभातिशयलावण्या-दीनां अनिर्वचनीयमाधुर्यानुभवात् तन्माधुर्यं निरूप्य पश्चात् नृत्यस्य माधुर्यं निरूपितम् । ततो रसपोषार्थं सख्यं निरूप्य गीतं निरूपितम् । तेन इदं गीतं 'काचित् समं मुकुन्देने'त्यत्र यदुक्तं तदवगम्यते । तत्र भगवतापि गानं कृतमिति उक्त मुत्पन्नस्य नादस्यामृतमयत्वाये त्या-भासेन । स च मधुर एव कर्तव्य इत्युक्तत्वात् तरस्मृत्वा गीतं मधुरमित्युक्तम् । किञ्च, रासलीलानन्तरं प्रातर्भगवति अन्तःप्रविष्टे 'वामवाहुकृतवामकपोल' इत्यादियुग्मऋोको-क्तनिरूपितलीलासु सर्वत्र गीतस्यानुस्यूतत्वान्माधुर्यानुभवात् तत्सामयिकमपि उक्तमिति ज्ञेयम् । किञ्च, तत्र पुनः सायं वजागमनसमये 'मदविघूणिंतलोचन ईषन्मानदः स्वसु-हृदा'मित्युक्तप्रकारकागमनस्योक्तत्वात् तत्र मदपदेन पूर्णावयोध उक्तो विवरणे। तस्या-र्थस्तु विविधनायिकाविलासस्मृतिधाराजनितानन्दसन्दोहानुभव इति टिप्पण्यां विवृतः । 'स चेतरविस्मारक' इति मदपदमुक्तं मूळे । एवं सति सायं संयोगसमये यथा तादृशमद्जिनता भावाः स्वरूपे प्रकटा भवन्ति तथा वने प्रियाविरहेण पूर्वानुभूतिप्रयारसा-मृतस्मृतिधारया नामखरूपात्मकं गीतमपि विचित्रभावोद्भृतं भवति इति तत्स्मृत्वा गीतं मधुरमित्युक्तम् । तेनेदं गीतं 'मणिधरः कचिदागणयन् गा' इत्यत्र यदुक्तं तदवगन्तव्यम् ।

तत्र कचिदेव गा गणयतीति विवृतत्वात् तथात्वं स्पष्टमेवेति भावः । एवमनन्ता भावा विभावनीयाः । ततः प्रदोषसमयलीलास्फूर्तौ तत्संबन्धिपदार्थानां माधुर्यं निरूपयन्ति पीतं मधुरमिति । अत्र सर्वस्यापि भावरूपत्वेन निरूपणात् क्तप्रत्ययान्तशब्दा अपि भावा-र्थका एव इह प्रयुक्ता इति पीतपदेन पानं ज्ञेयम् । अयं भावः । पूर्व वनलीलायां नाद-निष्ठामृतपानेन गवां पशुत्वधर्मनिवृत्तिपूर्वकं रसात्मकता निरूपिता 'गावश्र कृष्णमुख' इति पद्येन । पश्चात् सायं दोहनसामियकस्वरूपसौन्दर्यमिहम्नैव सा निरूपिता 'गागोपकै' रित्यनेन । एवं सित रसारिमकानां तासां रसोपि भावात्मकत्वेन मधुर एव भवितुमहिति इति तद्रसपाने तस्य भावात्मकत्वेन भावजनकत्वात् भगवतस्तर्त्रियासम्बन्धिसाक्षा-द्रसपानस्मरणेन विचित्रभावविलासललिततरं तत् पानं भवतीति तत्समृत्वा पीतं मधुर-मित्युक्तम् । अन्यथा 'राधाधरसुधापातुः किमन्यन्मधुरायित'मित्युक्तया तदन्यत्र रुचिरव न संभवतीति कथं तत् पिवेदिति भावः । एवं एतत्तद्भोग्यपदार्थानां ह्यलैकिकरसा-त्मकत्वेन भावरूपत्वात् तद्ग्रे भोजनलीलाकरणात् तत्स्मृत्वा भुक्तं भधुरमित्युक्तम् । अत एव श्रीगोकुलाष्टके 'श्रीमद्रोकुलभोग्यश्री' रित्यत्र तत्तत्यदार्थानां खरूपारमकत्वेन भावरूपत्वं निरूपितम् । अग्रे भोजनानन्तरं शयनं निरूपयन्ति सुसं सधुरमिति । भगवतो हि शयनमपि भावात्मकत्वेन मधुरमेव । तदुक्तं 'निरोधोऽस्यानुशयनमात्मनः सह शक्तिभिः' 'वृक्षमूलाश्रयः शेत' इत्यादिभिः । तादृशस्य मधुरत्वं स्फुटमेवेति भावः । किञ्च, लीलायां यावन्तः प्रकाराः शयनस्य प्रियावक्षःस्थलादिषु पदकमलधारणरूपाः बन्धा-दिप्रकाररूपा वा भवन्ति ते सर्वेपि अनुभूता इति तत् स्मृत्वा तथोक्तम् समुदायसूचकःवेन । एवं प्रदोषसामयिकलीलां निरूप्य रात्रिचरित्रं निरूपयन्ति रूपं मधुरमिति । रात्रौ विविधनायिकाभोगोपयोगिकोटिकन्दर्पाधिकठावण्यमुद्धुद्धरसात्मकं प्रकटीकृत्य तत्तरसङ्केतेषु गच्छति तदा तदागमनावठोकनपराः प्रियास्तादशपरम-सौन्दर्यमाधुर्यरससिन्धुलहरीललिततरोल्लसदनेकभावलावण्यमनोहरं रूपं दृष्ट्वा तदवली-कनरसामृतसिन्धुममा भवन्तीति तत् स्मृत्वा रूपं मधुरमित्युक्तम् । अथवा अग्रे पुनः प्रियायाः स्वकरकमलरचिततत्तद्भावात्मकसकलकलाकैल्पविरचनायां संपूर्णस्वरूपमाश्चर्य-मनुभूतं भवतीति तत् स्मृत्वा तथोक्तम् । अथवा परमसौरभसुरभितैलाभ्यञ्जनविधान-पूर्वकमजनादिसामयिकं स्मृत्वा तथोक्तम् । अथवा निर्भररससामयिकमेव माधुर्यमनुभू-योक्तम्। एवमनेकधा भावनीयम्। अग्रे तिलकमाधुर्यमुच्यते तिलकं मधुरमिति। 'दर्शनीयतिलक' इति वाक्यात् सकलशृङ्गारेषु तिलकस्य मुख्यत्वात् तदेवोक्तम् । किन्न, नायिकानां नखादारभ्य शृङ्गाररचना या क्रियते सा नायकस्य तिलकमारभ्येति रसशास्त्री-क्तत्वात् , प्रथमं तिलकरचनायां मलयजतिलकं विधाय तन्मध्ये कस्तूरीतिलकं कृत्वा तन्मध्ये

९ त्रितयसम्बन्धीखन्यः पाठः । २ सकलाकल्पेति द्वितीयः पाठः । ३ मुख्यत्वामिति पाठः ।

मुक्ताफलिबन्दुः कियत इति । तथा चोक्तमि प्रभुचरणैः 'प्रथमं मलयजितलकं मृगनाभिजनुस्तदन्तरालेपि । तन्मध्येपि च कुङ्कममुक्ते'ति । तथाविधरचनायां तादृशस्य परममोहनरूपत्वात् तत्सौन्द्र्यमाधुर्यावलोकनरसप्रमन्ना मवन्ति प्रियाः, तत्समयं स्मृत्वा तथोक्तम् । एवं तिलकमाधुर्यं निरूप्य अन्येषामि भूषणादीनां तिन्नरूपयन्ति मधुरा-धिपत्तेरिति । यद्यप्यिखलान्यि भूषणादीनि मधुराण्येव तथापि तिलकस्य परमसौभाग्य-स्थानस्थितत्वात् परमसौभाग्यरूपत्वेन महावशीकरणसामध्यवन्त्वेन तिलकस्य परमसौभाग्य-स्थानस्थितत्वात् परमसौभाग्यरूपत्वेन महावशीकरणसामध्यवन्त्वेन तिलकस्य मधुरत्वं निरूपितम् । किञ्च, तिलकशोभावलोकने तन्माधुर्यामृतजलिममं तन्मनो जातिमिति तावदेवोन्त्रता स्थितिमिति भावः । किञ्चात्र 'मधुराधिपतेरिखलं मधुर'मित्यत्र अखिलपदेन अन्योपि भावः स्च्यते । तथाहि । प्रथममन्यत्र प्रियया सह रमणं कृत्वा पुनिरतरस्थाः समीप-मागते प्रिये तचरणकुङ्कमाङ्कितिललकावलोकनाद् मानसम्भावनायामि तजनितापूर्वशोभया सर्विवस्मरणे तद्दशीभूतो रमत इत्यस्विलं मधुरमुक्तम् । खण्डिताया एतदसम्भवात् ।

अथवा यथा पूर्वोक्तताद्द्रपूरसात्मकसाक्षाद् भगवत्स्वरूपान्तः प्रवेशे श्रीमदाचा-र्याणां हृद्ये तत्तक्षीलाप्राकट्येन तत्तक्षीलानुभवोऽभूत्, तथा जन्मोत्सवमारभ्य बाल-लीलाया अप्यतुभवो जात इति तत्सामयिकमाधुर्यस्मरणे, अत्र तद्पि निरूपितमिति ज्ञेयम् । एवं सति प्राकट्यसमयमारभ्य तत्तिहीलास्मरणे प्रथमं प्राकट्यानन्तरमेव स्वप्रि-यावलोकने अतिमृदुलनविकसलयारुणरुचिरतराधरसौन्दर्यदर्शने चिरिप्सितरसस्य भावि पैनानन्दोत्कण्ठाजनितभावनया तन्माधुर्यानुभवाद् अधरं मधुरमित्युक्तम् । पश्चात् तादृशयदनावलोकने चिबुककपोलादिशोभाया अपि रसैकपानपरँह्रपत्येन तद्भिलाषज-नितभावनया तदनुमवात् सम्पूर्णवदनस्याप्यनुभवाद् चद्धनं मधुरमित्युक्तम्। किञ्च तादशे समये बाठकवदनं प्रोञ्छनाद्यलङ्कारालङ्कृतं भवतीति तथोक्तम् । अथवा प्रतिमासोत्सवादिषु विशेषेणालङ्कतं भवतीति तत्समृखा तथोक्तम् । अग्रे नयनं निरूप- , यति नयनं मधुरमिति । अयं भावः । नवकमलदलसदशशोभातिशयरुचिरस्य श्रीम-न्मातृचरणविरचितनवाञ्जनरेखातिरमणीयप्रकटमुग्धभावस्थापि 🖛 नयनस्य 'तोकता वपुषि, तव राजते दृशि तु मदमानिनीमानहरणं' इत्युत्तया परमश्रेमरसनिभृतमाधुर्यं मधुरत्वे-नानुभवात् तथोक्तमिति भावः । अग्रे हसितं निरूपयन्ति हसितमिति । बाँछे हि प्रथममेव वचनाद्यसम्भवात् स्मितमेव भवति । तदप्यधरपछव एवति, केप्येते मां मस्कृतिमधि न जानन्तीति खसङ्केतं खप्रियाणां ज्ञापयिन्नव भगवांस्तादृशं स्मितं करोति तत् तासामित-हृदयङ्गमं भवतीति तन्माधुर्य रमृत्वा हृस्मितं मधुरमित्युक्तम् । किञ्च, वाल्ये तादशमन्द-हसितनिरूपणे अतिकोमलदुग्धदशनकिरणावलीजनितशोभातिशयमाधुर्यादिसङ्ग्रहोपि निरू-पित इति ज्ञेयम् । अग्रे ताद्शं मधुरस्मितामृतलहरीविमलचन्द्रिकाचारुतरहृदयं परममधुर-

१/पालनेति पाठः । २ भावनायाभिति पाठः । ३ स्थलेति पाठः । ४ वाल्ये हीति पाठः ।

मनुमूतं भवतीति तत्स्मृत्वा हृदयं मधुरमित्युक्तम् । किञ्च, वाले ताद्द्यं हृदयं व्याघ्रनखादिम्षणभूषितत्वेन परमरमणीयं भवतीति तत्स्मृत्वा तथोक्तम् । अथवा ताद्द्यवालकस्य
कोडादाने हृदयादौ लालनादिकरणे च हृदये माधुर्य समनुभूतं भवति इति तत्स्मृत्वा
तथोक्तम् । अग्रे गमनं निरूपयित गमनमिति । हृदयनिरूपणानन्तरं गमननिरूपणात्
ताद्द्यवालकस्य प्रथमं हृदयेनैव तत्तद् भवतीति तथोक्तम् । किञ्च, अतिप्रेम्णा कोडीकृत्य
हृदयोपिर समादाय एकया लालने कियमाण पुनरन्यत्र चाहू प्रसार्य हृदयेनैव गमनं
करोति, पुनस्तत्सकाशाद् अन्यस्या एव सभीपे समायाति । एवं महुर्मुहुर्गमनेन सर्वासां
प्रेयसीनां आश्लेषाद्यमिलाषपूरणात् स्वस्य दक्षिणनायकत्वचातुर्यस्य वात्ये एव ज्ञापनात्
ताद्दशं तदिनमधुरमनुभूतं भवतीति तत्स्मृत्वा गमनं मधुरमुक्तम् । एवं मधुराधिपतेः
फलरूपस्याङ्करमारभ्येव सर्वं मधुरमिति तत्स्मृत्वा अस्तिलं मधुरमित्युक्तम् । अत एव
उपसंहारे दिलितं मधुरं फलितं मधुरमित्युक्तम् ।

ततो वचनं निरूपयन्ति वचनं मधुरमिति । तादृशस्य वालकस्य वचनं तु अव्य-क्तमधुरं भवति । तद्रचनायां अल्पद्शनानां अधरप्रवस्य च शोभाकिमीरितत्वेन परमरुचिरा भवतीति तादशी सा प्रेयसीनां अतिहृदयङ्गमेति तत् समृत्वा चचनं मधुरमित्युक्तम् । किञ्च, मुग्धभावजनिताव्यक्तभाषणेपि प्रेंचुरप्रेमभाववतीनां यथा नयनयोर्मदमानिनीमानहर-णत्वमनुभूतं तथा ताद्यवचनानामपि तथैवानुभव इति तत् समृत्वा तथोक्तम् । एवं वचन-माधुर्यमुक्तवा तदाचरितमाधुर्यं निरूपयन्ति चरिनं मधुरमिति । मुग्धदशायामपि नयनकर-कमलादिभिर्यत्कियते तत् चरितशब्देनोच्यते । तथा च तत्तदङ्गस्पर्शनखदानादिरूपं तत्त्रेय-सीनां ठाठनादै। अतिचतुरनायकचरितमिवानुभूतं भवतीति तत्स्मृत्वा चरितं मधुरमुक्तम् । अग्रे वसनं मधुरं निरूपयन्ति वसनिमिति । तस्यायं भावः । यद्यपि वसनस्य आच्छादक-शक्तिरूपत्वमस्ति तथाप्येतादृशे वयसि वसनस्य निरावरणरसानुभावकत्वात् तन्माधुर्यमनुभूतं भवति इति तत्स्मृत्वा वसनं मधुरमित्युक्तम् । किञ्च, ईदृगूपस्य बालस्य वसनपरिधानासम्भवाद् वसनं मधुरमित्युक्तेरयमाशयः । यदाः व्रजतरुण्यः कोडीकृत्य वक्षः खलोपरि संख्याप्य लाल-यंन्ति तदा अन्यं न ज्ञापयाम इति स्वाश्वलेन सङ्गोप्याश्लेषादिना लालयन्ति, तदा तासां प्रिय-स्थापि तत्परममधुरत्वेन अनुभूतं भवतीति तत्समृत्वा तथोक्तम् । अग्रे विलितं मधुरमुच्यते । तस्यायं भावः । पूर्वमेकया श्रीगोकुलतरुण्या क्रोडीकृत्य पुनर्वक्षः खलोपरि संख्याप्य लालितः क्षणानन्तरं अन्यस्याः समीपागमने पूर्वस्याः कुचकुङ्कमादिषु करकमलनखादिषु स्पर्शं विधाय तदन्तिके गच्छतीति ताद्दशवलनमाधुर्यं तदनुभवैकमनोहरमिति तत् स्मृत्वा चलितं मधुर-मित्युक्तम् । अतःपरं रिङ्गणलीलास्फूर्ती तां निरूपयन्ति चल्तिनं मधुरमिति । एतन्म-

१ कीडाया इति पाठः । २ एकधेति पाठः । ३ अस्या इति पाठः । ४ प्रचुरतरप्रेमवतीनाभिति पाठः । ५ प्रतिष्ठाप्येति पाठः । ६ समीपे इति पाठः ।

धुरत्वं तु 'गोकुले रामकेशवौ रिङ्गमाणौ विजहतु'रित्यत्र निरूपितम् । तत्र केशवपदार्थनिरूपणेन केशकृतसौन्दर्थातिशयो निरूपितः । किङ्किणीवलयन्पुरादिशोभा चाग्रे निरूपिता । एवं सित ताद्दशं चलनमितमुग्धभावरूपमितमोहकत्वाद् मधुरं भवतीति तथोक्तम् ।
किञ्च, चिलतविलवयोरव्यवधानेन निरूपणात् ताद्दशसञ्चलने पुनः परावृत्यावलोकयतीति
चौलतपदेनोच्यते । तेन सिंहावलोकनन्यायेन तञ्चलनं करोतीति ताद्दशमदमन्थरावलोकनगौरवेण मदकलमातङ्गातिरमणीयतरूणीमनोमोहनोत्तरिलतमानिनीमानहरणत्वं चलने द्योतितिमिति
तत्समृत्वा चलनं मधुरमित्युक्तम् । अग्रे भ्रमितं मधुरमिति निरूपयन्ति । तस्यायं भावः ।
'यर्द्धङ्गनादर्शनीये'त्युक्तप्रकारकन्नजाङ्गणरिङ्गणलीलायां घोषप्रघोषरुचिरावित्युक्तया मुग्धभावन्नदर्शनार्थमेव तादक् भ्रमणं करोति, तदा तत्त्रेयसीनां पूर्वं लालनादौ स्वेप्सितरसानुभवकरणादधुना तु एताद्दशसुग्धभावप्रदर्शनाच तद् भ्रमणं मधुरमनुभूतं भवतीति तत्समृत्वा
अिमतं मधुरमित्युक्तम् । किञ्च, अग्रे वानरैः सह भ्रमणकरणे रहिस प्रियासङ्गे सित
तद् भ्रमणस्य रसानुभावकत्वादिष सधुरत्वमुक्तम् । अत्र 'कुमारो द्विवार्षिक' इत्युक्तया
मुग्धभावप्रदर्शनोत्तया चैषा वाल्यभावसिहता कुमारलीलोक्ता। केवलां त्वग्रे निरूपिध्यन्ति
इति अग्रे मधुराधिपतेरिक्षलं मधुरमित्युक्तम् । वालभावनापि सहिता कुमारलीला
प्रेयसीनां सैतसमीहितरसदानात् मधुरा तदा केवलाया मधुरत्वे किं वाच्यमिति भावः।

अग्रे वेणुर्मधुर इति निरूपयन्ति । तस्यायं मावः । आक्रीडनपदार्थानां मध्ये वेणुर्मख्य इति स एवोक्तः । स पुनर्वास्थेपि आक्रीडनक्रीडायां कदाचिदघरे स्थाप्यते, कदाचिद् वादयितुं फूत्करोति, कदाचित् वालभावकृतफूत्कारस्य वादनाशक्तौ स्वयमेव गुझित, कदाचिदेतादशमुग्धभावेपि अतिमनोहरस्वभावस्वरादिसहितं वेणुं वादयित भगनवान्, इत्येवं वाल्यमारम्येव प्रियाधरसम्बन्धस्य जातत्वात् तज्ञनितविविधप्रकारसौभाग्यानुभवाद् वेणुर्मधुर इत्युक्तम् । अग्रे रेणुं निरूपयन्ति रेणुर्मधुर इति । 'पङ्काङ्गरागरुचिरा' विति श्लोके पङ्कस्याङ्गरागरूपत्वनिरूपणेन रिङ्गणलीलायां रेणोः प्रत्यङ्गसङ्गे अङ्गरागर्चितपरममनोहरशोभाजनकत्वात् तन्मिषेण प्रोञ्छनकरणादौ तन्मधुर्यमनुभूतं भवतीति तत्त्रसृत्वा तथोक्तम् । किञ्च, रेणुशब्दोत्र स्नीलङ्गवाची भूरूपोप्यस्ति, तेन रिङ्गणलीलायां सकलाङ्गसङ्गो भवः स्त्रिया इव कामलीलारसभोगो भवतीति ताद्यसाविधानां तद्वेद्यमिति तत् स्मृत्वा रेणुर्मधुर इत्युक्तम् । अत एव रेणुनिरूपणानन्तरं पाणिपादयो-रव्यवधानेन निरूपणम् । रिङ्गणलीलायां भूमौ पॅतिते गाढाश्लेषादिकृतिरिव पाणिस्थितिभवति, वन्धादिविशेषप्रकार इव पादस्थितिर्भवति इति तत्प्रकारकानुभवस्तु तासामेव इति तथोक्तम् । अथवा लालनादौ पाणिपादयोः स्वकुचकुम्भादिषु स्थापने तान्माधुर्यमनुभूतं तथोक्तम् । अथवा लालनादौ पाणिपादयोः स्वकुचकुम्भादिषु स्थापने तान्माधुर्यमनुभूतं

९ स्फुरितेति पाटः । २ विलेतेति पाटः । ३ खसमाहिनेति पाटः । ४ पतने इति पाठः । ५ खकुचकुङ्कमादिचिहानामिति पाटः ।

भवतीति तथोक्तम् । अथवा पाणिपादादिषु तत्तत्कमलादिचिह्नानां दर्शनात् तत्तचिह्नोकथमीस्तु बालभावमारभ्येव प्रियाभिरनुस्यन्त इति तत्समृत्वा तथोक्तम् । एवमनेकप्रकारा
भावनीयाः । अतःपरं नृत्यं मधुरमुच्यते । लालनकरणे यथेव प्रिया नृत्यं कारयित
तथेव भगवान् नृत्यति इति तदवलोकने तासां यथा इदानीं अस्मत्सन्तोषार्थं अस्मद्वरो।
भूत्वा नृत्यं करोति, तथाग्रेप्यस्मद्वरो।स्मत्सन्तोषं किष्ण्यति इत्याशया तत् नृत्यं
परमरसाधायकं भवतीति नृत्यं मधुरमित्युक्तम् । किञ्च, भूभङ्गाद्यभिनयानां वाल्येपि
कामिनीकामोद्योधकत्वाद्रसाविष्टानां तथेवानुभवात् तत्समृत्वा तथोक्तम् । अतःपरं सख्यं
निरूपयन्ति सख्यं मधुरमिति । अयं भावः । 'समानशीलव्यसनेषु सख्य'मित्युक्तत्वात्
सर्वसमक्षं स्वस्य वालभावनेव स्वलालनरसाविष्टां तत्तन्मधुरमुग्धभावानुसारिणीं विधाय
पश्चात् सख्यभावं कृत्वा रहिति तत्तिश्लीलरसानुभवमग्रे कारयतीति तत्समृत्वा मख्यं
मधुरमित्युक्तम् । अथवा वालभावेन सख्यं कृत्वा सर्वसमक्षमेव प्रियाभिः सह क्रीडाकरणे
प्रिययोः स्वसमीहितरसानुभव एव भवत्यन्येषां वालभावस्थैवेति तत्समृत्वा सख्यं मधुरमित्युक्तम् ।

अये गीतं मधुरमुच्यते । तस्यायं भावः । मुग्धभावांगीकारेऽि यावन्तो गीतभेदास्तदिभनये रसाविष्टानां कामरसाविर्भाव एव भवतीति गीतं मधुरिमत्युक्तम् ।
अथवा मुग्धभावप्रदर्शनार्थमेव कदाचिद्व्यक्तं गीतं करोति तथापि तासां तादशाभिनयजितप्रभू कटाक्षाद्यवलोकने कामरस एव उत्पद्यते, अन्येषां वाल्यरसाविर्भाव एव
भवतीति तत्स्मृत्वा तथोक्तं । अत एवोक्तम् 'व्रजजनश्चाध्यगुणे'ित गीते, तेन तथात्वम् ।
अये पीतं मधुरं सुक्तं मधुरमुच्यते । तस्यायं भावः । वाल्ये पानभोजनादिकं श्रीमन्मातृचरणसभीपे कृतं भवति यद्यपि तथापि ईत्यभावाग्रहेणैव कािच्चत् प्रियां समाहूय
स्वसभीपे स्थापियत्वा तथा सममेव पानभोजनादिकं करोतीति तत्स्मृत्वा तथोक्तम् ।
अथवा चौरचर्योक्तप्रकारेण सर्वासामुपभोगकरणात् तथोक्तम् । अथवा सायं प्रथमं पयःफेनादिपानं भवति, पश्चाद्रात्रौ भोजनं भवतीति, पूर्वं तदुक्तम् । तथा च स्वर्णपात्रे पयःफेनपानव्याजेनेत्युक्तया तस्य मधुरत्वं युंक्तमेविति तथोक्तम् । एवं अनेकप्रकाराः पानभोजनादौ भावनीयाः । ततः सुसं मधुरमुच्यते । तस्यायं भावः । यद्यपि शयनं वाल्ये
मातृचरणसमीपे तथापि भक्तानां रात्रौ विप्रयोगेन तदात्मकतायां अन्तस्तत्प्राकट्ये तत्स्यरूपातुभव एव भवति इति तथोक्तम् । प्रातरेत्यं बहिरवलोकनाभावजनिततापिनवृत्त्यर्थं
'चिरविरहितापहरे' इत्यादि गीतेन प्रार्थिते तािभः । अथवा कोडीकृत्य लालनादौ वाल-

१ वाल्येति पाठः । २ लीलानुकरणे । ३ भावित्रयोऽस्मलोवं करिष्यतीति पाठः । ४ कामुकानामिति पाठः । ५ रसाविष्टगोपिकामिति पाठः । ६ वालभावेति पाठः । ७ स्त्रियमिति पाठः । ८ सहैवेति पाठः । ९ उक्तेति पाठः । १० आगखेति पाठः ।

भावेन क्रोड एव कदाचित्खिपिति तदा तस्याः प्रियायाः वक्षसि समालिक्ष्य एककरेण कुचस्पर्श कुर्वन् खिपतीति पूर्णरसानुभव एव तस्या भवतीति तत्समृत्वा सुसं मधुरमुक्तम् । अग्रे रूपं मधुरमुक्यते । तस्यायं भावः । एवं क्रोड एव शयने कृते सर्वाङ्गावलो-कनस्पर्शादौ तन्माधुर्यमनुभूतं भवतीति रूपं मधुरमुक्तम् । अथवा, वाल्यदशायामि तादशरूपस्य परमसौभाग्यौदार्यगुणाधारत्वाद्रसाविष्टानां कामोदीपकत्वेन रूपं मधुरमुक्तम् । अग्रे तिलकं निरूपयन्ति तिलकं मधुरमिति । यद्यपि गोरोचनादिकृततिलको मुग्धमावमेव प्रकटयति, तथापि तादशे रूपे कृतत्वात् स्वस्यापि मोहनैकस्वभावात् कामभावमेवोत्पादयतीति तत्समृत्वा तथोक्तम् । किञ्च, अस्य तिलकस्य मुख्यत्वेन तिन्नरूपणात् सर्वेषां भूषणानामिप निरूपणं श्रेयम् । तेन सर्वाण्याभरणानि तादशभावोदीपकानि मधुराण्येय इति ज्ञापनाय अग्रे निरूपयन्ति मधुराधिपतेरस्वलं मधुरम् ।

अतः परं केवला कुमारलीला निरूप्यते करणं मधुरमिति । यद्यपि श्रीमदाचार्यैः निखिललीलामाधुर्यानुभवाद् बाललीलामाधुर्यसमुदायेनैव 'अधरं मधुर'मित्यादि निरूपितम्, तथापि प्रथमदर्शने यादशानुभवो ज्ञातस्तादशमेव माधुर्यं प्रथमं निरूपितं भवतीत्य-मिप्रायेण पूर्वं प्रथमानुभवप्रकारकभावविवरणं कृत्वा पश्चादितरलीलामाधुर्यविवरणं कृतमिति-श्लोकचतुष्टयस्य पुनः पृथक्तया बाललीलाभावनिरूपणं कृतमिति ज्ञेयम् ॥ ४॥

प्रस्तुतं निरूपयन्ति करणं मधुरमिति । करणं मधुरं रमणं मधुरं तरणं मधुरं हरणं मधुरम् । विमतं मधुरं शिमतं मधुरं मधुराधिपतेरिक्तलं मधुरम् ॥ ५॥

ईस्प्र्वितलकिक्ष्रणेन भगवतः सकलकलाचातुर्योतिशयस्फ्रतौं लीलासम्बन्धिविनिधोपायितरचनस्याशक्यस्यापि शक्यत्वसम्पादनरूपत्वानुभवात् करणं मधुरमित्युक्तम् । एतः विहारैः कौमारैः कौमारे जहतुर्वजं स्तुवन्धैर्मकेटोत्प्रवनादिभिः । एवं विहारैः कौमारैः कौमारे जहतुर्वजं इत्यस्य विवरणे श्रीमदाचार्यैः 'ब्राह्मणोपि भवति क्षत्रियोप्नि भवत्येकस्यां शाखायामारूढः सर्वं फलं भुद्ध' इत्यादि निरूपितम् । विशेषतः टिप्ण्यां कारिकामिः स्फुटीकृतं श्रीमत्त्रभुचरणेः । अग्रे तादशकृत्यनन्तरं रमणं मधुरमेव भवतीति रमणं मधुरमित्युक्तम् । ततः कदाचिद् यमुनापारस्थर्मर्तुर्मिलनार्थं यातायातमपेक्षितमुभयोः सान्निध्ये किञ्चिन्मषान्तरं विना न सम्भवतीति कौत्इलकीडया खस्य नाविककलाकौश्रलं श्रैदर्शयन् पारोत्तारण-विधि स्वयमेव करोति भगवांस्तदा भक्तानां पारावारोत्तरणविधाने परस्परमिलने सति चिरनिभृतिनर्भरोत्तरिलतसुभगानुरागभरमधुरतरोह्णसितस्तितस्तरेरापाङ्गभङ्गविलोकनवचनरचना-यां परमकुतुकाकूतविचित्रभावानामुच्छितत्वाद् विलक्षणरसानुभवेन तत्तरणमितमधुरमनुभृतं

१ डीलात्मकभावेति पाठः । २ भक्तेति पाठः । ३ प्रदर्शेति पाठः । ४ पारोत्तारणेति पाठः ।

भवतीति तरस्मृत्वा तरणं मधुरमित्युक्तम् । एवं तरणेपि भावा अनेका भावनीयाः । अग्रे पुनरुपद्रावकलीलां निरूपयन्ति हरणं मधुरमिति । हरणं चौर्यं बलादन्यसम्बन्धिव-स्तुपदार्थानामाहरणं वा, तत्सर्वेषामुपद्रावकम्, भक्तानां तु परमरसानुभावकत्वेन परममधुर-मनुभूतं भवतीति तत्समृत्वा हरणं मधुरमित्युक्तम् । अत्राप्यनेकप्रकारा ज्ञेयाः । किञ्च, चौर्यसमये गृहीतश्रेद् विविधमावकृतापाङ्गादिदर्शनेन स्वरूपरसानुभव एव भवतीति तत्समृत्वा तस्य मधुरत्वं निरूपितमिति भावः । एतद्रेय ततोऽप्युपद्रावकमाहुः विमितं मधुरमिति । चौर्येण दिधदुग्धादिकं पिवतीति ज्ञात्वा गृहीतश्चेत् तन्मुखोपरि दुग्धादि-गण्डूषं कृत्वा पलायते, तदा पुनः कौतुकरसाविष्टास्तत्कृतिं विलोकयन्त्यो हसन्त्येव, न तु तासां कोपादिकं भवति, इति प्रभुरिप दूरे स्थित्वा तन्मुखमवलोकयन् इसतीति खरूप-माधुर्यरसमोहिता एव करोतीति तत्समयं स्मृत्वा विमितं मधुरमित्युक्तम् । अग्रे पुमस्ता-दृशोपद्रवोपलम्भनार्थं यदा श्रीमातृचरणसमीपे प्रियाः समायान्ति तत्पूर्वमेवागत्य श्री-मन्मातृचरणसमीपे परमसाधुर्भूत्वा विविधमुग्धभावैः कीडतिं, तदा तास्तादशोपद्रवकर्तुः तादशलीलाशान्तस्बरूपत्वं विलक्ष्य तजनितमुग्धभावातिसौन्दर्ये प्रकटीभवतीति तदनिर्व-चनीयमाधुर्यरसानुभवेन विविधभावतरङ्गान्दोलितहृदयाः खरूपमेव पश्यन्त्यः किमपि वक्तुं न शक्कवन्ति, तत्समयं स्मृत्वोक्तं शिमितं मधुरमिति । एतदेवोक्तं 'तरङ्गा इव रागाब्धेरुदिताः प्रिययोर्मिथः । भावा वक्तुमशक्यास्ते ज्ञेयास्तु तदनुप्रहात्' इति प्रभुचरणैः । एवं तत्तत्सामयिकं उपद्रावकमपि परममधुरमित्युक्तम् । अत्रे मधुरा-धिपतेरिखलं मधुरमिति॥ ५॥

अतः परं यमुनातीरलीलास्फ्रतौं तिन्निरूपयन्ति गुञ्जा मधुरा इत्यादिभिः । गुञ्जा मधुरा माला मधुरा यमुना मधुरा वीची मधुरा । सिल्छं मधुरं कमलं मधुरं मधुराधिपतेरिक्लं मधुरम् ॥ ६॥

यमुनातीरवनेषु गुज्जातरवो बहवोपि सन्ति फिलता इति 'गुज्जानां मधुराज्जनदीप्तिभिः सुनासापुटमुक्ताफलभूषणं तवास्यसद्दशं भवती'त्युक्तत्वेन भावात्मकत्वात् धारणं करोति भगवांस्तेन भावात्मकत्वेन तन्माधुर्यं स्मृत्वा तथोक्तम् । तथैव वन्यमालाया धारणमपि पुष्पाणां प्रियाहसितसाद्द्येन तद्वथितमालाया भावात्मकत्वेन रसोद्वोधकत्वात् परम-सौन्दर्यमाधुर्यानुभवात् मालाया मधुरत्वं निरूपितम् । मालाया 'वर्हापोडे'ति श्लोके विश्लेपकशक्तिमत्त्वेन रसोद्दीपकत्वं निरूपितमेवेति स्फुटमेव तथात्विमिति भावः । अथवा 'दिव्यगन्धतुलसीमधुमत्तै'रित्युक्ते लीलायां प्रियाविरचितमालाधारणेन आलिङ्गनादिसम्मर्दन-जनितकुङ्कमादिसौरभशोभारचितमाधुर्यानुभवात् तथोक्तम् । अथवा 'प्रीवोरःस्थलकटितटका-

१ एवमनन्ता भावास्तरणेऽपि भावनीया इति पाठः । २ वीक्येति पाठः ।

व्यीदामप्रपदयोः सततं, विद्दरन्ती वनमाला मत्तालिकुलैरभवदुद्दीते'ति श्लोके तत्तदङ्गविद्दार-व्यञ्जितविपरीतरसभावात्मकत्वं मालाया द्योत्यते । तेन तन्माधुर्यसौभाग्यं किं वाच्यमिति भावः । एवमनेकविधा भावाः मालायामपि भावनीयाः । एवं तीरसम्पत्तिमाधुर्ये निरूप्य यमुनाया माधुर्यं निरूपयन्ति यमुना मधुरेति । यमुनायाः साक्षाद्रसात्मकभगवत्सारू-प्यजनितपरमरुचिरशोभातिशयेन निरन्तरं साक्षाद्रसात्मकभगवद्वजरसञ्चरमणीलीलारसानुभ-वोद्धतरसभावात्मकत्वेन च माधुर्यस्य प्रकटत्वात् स्वरूपतो यमुना मधुरेत्युक्तम्। ततस्तरङ्गानामुच्यते वीची मधुरेति । अत्र वीचीनिरूपणे त्रिविधवायुनिरूपणमपि ज्ञेयम्। अन्यथा वीचीनामसम्भवात्। सोपि लीलायां रसाधायकत्वात् मन्द एवेति वीचयोपि मृदुलतरा एव सूच्यन्ते । तादशीनां शृङ्गाररसजलिधसमुच्छलत्तरलतरङ्गसदशप्रियापाङ्गरङ्ग-समसौभाग्येन भावात्मकत्वाद् मद्युरत्वं निरूपितम् । ततो जलस्य माधुर्यं निरूपयन्ति-सिलिलं मधुरमिति । 'उपरि चलदमलकमलारुणद्युतिरेणुंजलभरेणामुना व्रजयुवनि-कुचकुङ्कमारुणमुरः स्मारयसि मारपितुरधुने'ति निरूपणात् जलस्यापि तादशरसात्मकभाव-रूपत्वात् मधुरत्वं निरूपितम् । किञ्च, 'सकलगोपिकासङ्गमस्मरश्रमजलाणुभिः सकल-गात्रजैः सङ्गम' इत्युक्तप्रकारकरसात्मकत्वेनापि मधुरत्वस्मरणात् तथात्वमुक्तम् । तेन जलकीडाज्नितपरमानन्दानुभावकरवात् तथोक्तमित्यपि सूचितम् । किञ्च, कुमारिका-भिः जलकीडायां व्रतचर्योक्तप्रकारकसिललमाधुर्यं यथानुभूतं तथा खस्याप्यनुभवात् तथोक्तमित्येवमनेकप्रकारा भावनीयाः । ततः कमलानां निरूपयन्ति कमलं मधुर-मिति । यद्यपि कमलानां माधुर्य तापहारकादिधर्मैः प्रकटमेव, तथापि 'अत्राधिरजनिहरि-विहृतिमीक्षितुं कुवलयाभिधनयनान्युषसि तनुष' इति यमुनाष्ट्रपदीगीतोक्ततन्नयनरूपत्वेन तल्लीलावलोकनजनितविविधभावसंविलततद्रसरूपमकरन्दमाधुर्यानुभवात् तथोक्तमिति भावः । अथवा, त्रियानेत्रसदृशशोभातिशयधारणेन भावात्मकत्वात् तथोक्तम् । एवं यमुनासम्बन्धिसमस्तपदार्थानां माधुर्यवत्त्वमेवेत्यत्रे मधुराधिपतेरित्युक्तम् ॥ ६॥

अतः परं समस्तलीलोपयोगिपदार्थानां उद्दीपनविभावादीनां माधुर्य निरूपयन्ति गोपी मधुरेति।

गोपी मधुरा लीला मधुरा युक्तं मधुरं मुक्तं मधुरम्। दृष्टं मधुरं शिष्टं मधुरं मधुराधिपतेरिवलं मधुरम्॥ ७॥

गोपीपैदेन शुद्धभावात्मिकास्ता उक्ताः । यद्यपि लोकेपि नायिकानां माधुर्य भवति तथाप्येकान्तिका एताः शुद्धभावेन परमिक्षान्धाः अलौकिकरसात्मिका भगवत्स्वरू-पैकिनेष्ठा इति स्वरूपत एव साहजिकमलौकिकमाधुर्यमस्तीति ताद्दशस्वरूपानुभवाद् गोपी मधुरेत्युक्तम् । किञ्च, एतासां शुद्धभाववत्त्वेन देहप्राणेन्द्रियान्तःकरणादयोपि भगवत्स्व-

९ भासम्बनेति च पाठः । २ शब्देनेति पाठः ।

रूपभावात्मका एवेति तत्सौन्दर्यमाधुर्यलावण्यादीनां सर्वदा प्रकाशमानत्वात् सार्वदिकमेव तासामलौकिकं माधुर्यमिति तत्समृत्वा तथोक्तम् । किञ्च, यमुनामाधुर्यवर्णनप्रस्तावे गोपी मधुरेति निरूपणात् जलकीडासमय सूच्यते । तेन जलकीडायां गोपीनां वसनभूषणादी-नामल्पत्वसम्भवात् स्वाभाविकं सौन्दर्यजनितमसाधारणं माधुर्यं तत्तदङ्गेष्वनुभूतं भवतीति तत्स्मृत्वा तथोक्तम्। अत्र गोपीपदे त्वेकवचनं शुद्धभावात्मकजात्यभिप्रायेणोक्तम्। ततो ठीठा-या मधुरत्वं निरूपयन्ति लीला मधुरेति । तादृशीनां लीला हावभावकटाक्षादिरूपाः 'का-चित्कराम्बुजं शौरे'रित्यारभ्य 'पादन्यासैर्भुजविधुतिभि'रित्यादिसर्वाः शरत्काव्यकथारसाश्रया इत्यन्तेनोक्ताः सर्वा मधुरा इति तदिखलं स्मृत्वा तथोक्तम् । यद्यपि लोकेपि कामलीला मधुरा भवति, तथापि भगवलीलायामुद्दीपनविभावानामालम्बनविभावानां चालैकिकरसा-त्मकत्वात् तल्लीलानामप्यलौकिकत्वेन तन्माधुर्यस्य वैलक्षण्यानुभवात् तल्लीला मधुरेत्युक्तम् । किञ्च, गोपीपदस्य शुद्धभावार्थकत्वात् शुद्धभावप्रसादित इति प्रस्तावे कुमारीणां तथा निरूपणात् ता अपि अत्र निरूप्यन्ते गोपी मधुरा लीला मधुरेति । किञ्च, यमुना-सम्बन्धिलीलानिरूपणप्रस्तावे 'गोपी मधुरे'ति निरूपणेनापि व्रतसम्बन्धिन्यो ज्ञायन्ते । यमुनायाः कुमारीकामपूरकत्वात् । तदुक्तम् । 'कुमारीकामपूरके कुरु भक्तिराय'मिति । तास्तु यमुनायां शृङ्गारोद्दीपकवसनेन भूषणादित्यागेन विहरन्तीति तासां परमसौन्दर्य-माधुर्यरमणीयतरप्रत्यङ्गावलोकनार्थं भगवता वसनेषु हृतेषु पुनस्तत्प्रार्थनतदुत्तरविरच-नायामन्तरुच्छलद्रसाब्धिपूरजनितविचित्रभावतरङ्गसंविलतावलोकनपरिहासकौतुकरसात्मक-मुग्धभावातिललितसकलाङ्गावलोकनजनितपरमरसानुभवोमूद्भगवत इति तत्समृत्वा गोपी मधुरा लीला मधुरेत्युक्तम् । अग्रे पुनः खसमीपागमने खकरकमलेना-लौकिकरसात्मकवसनयोजनं युक्तपदेनोच्यते । तादृशं वसनपरिधापनं समृत्वा युक्तं मधुरमित्युक्तम् । अग्रे मुक्तं मधुरं निरूप्यते । तस्यायं भावः । तत्तदङ्गपरमसौन्दर्यमाधु-र्यावलोकनपूर्वकं नीवीपरिधापने सात्त्विकभावाविभीवेन करकमलान्नीवी स्खलतीति तत् समृत्वा मुक्तं मधुरमुक्तम् । अथवा सौन्दर्यावलोकनार्थमेव करकमलान्नीवीं मुश्चतीति तथोक्तम् । अथवा परिहासार्थमपि तथा करोतीत्यनन्तप्रकारकभावसंविततं मोचनमुक्तम्। अथवा प्रौढानामेव मोचनमुच्यते । तदा 'नीवीं प्रति प्रणिहिते च करे प्रियेणे'त्युत्तया तन्मोचनमाधुर्यं तदनुभवैकवेद्यमिति तत्समृत्वा तथोक्तम् । अत्रे दृष्टं मधुरं निरूप्यते । तस्यायं भावः । ताद्दशे समये परस्परोच्छिलितकामभावतरलतरावलोकनं परममधुरं भवतीति तथोक्तम् । अथवा वैतस्थानामेतावत्पर्यन्तं कौमारभावसंविलतावलोकनमभूद्धुनैव तथा-विधकामरूपवसनपरिधापने तद्रसात्मकं परस्परं निरीक्षणं परममधुरं भवतीति तत्स्मृत्वा **दृष्टं मधुर्**मुक्तम् । तथा चोक्तं 'प्रेष्ठसङ्गमसजिता' इत्यस्य विवरणे 'रसात्मका जातास्ता'

१ वृतार्थानामिति पाठः

इति श्रीभागवते । अतः परं श्रीमतः शिष्टं मधुरं निरूप्यते । अत्रायं भावः । व्रतस्याः सर्वा ऋषयः । तेषां परमानुग्रहेण देद्द्रशणेन्द्रियान्तः करणं तद्धर्माद्यः सर्वे भगवता स्विष्यान्ताः, अधुना लीलात्मक्षरूपप्राप्त्यनन्तारं तदीयपुंस्त्वाख्यो यो धर्मः सोविष्ठिष्टः पृथन्त्रया भगवता स्वान्तः स्थापितोङ्गीकृतत्वात् । तद्धर्मरूपा एव ते वयस्याः, तेषां दर्शने तासां स्वधर्मरूपत्वाज्ञानास्त्रअया विविधभावसंविलतवचनमाधुरीसमुद्रलहितीलासा जाताः, तेषां तु तद्धर्मरूपवयस्यत्वेन पृथग् विद्यमानत्वाद् भगवत्कृतिचातुर्यज्ञानेन स्वस्थापि तद्झी-कृतिजनितरसात्मकभावरूपत्वसम्पत्तिज्ञानेन च विविधभावाकृतं तस्त्रीलावत्स्यत्वोक्तं भिष्टं मधुरमिति । ताद्दशलीलावलोकनितरपुरुषाणां न सम्भवति रसा-भाससम्पादकत्वात् । अथवा उदीपनालन्वनिवनीवलीलान्द्रसणानन्तरं 'शिष्टं मधुर'मिति निरूपणात् शिष्टपदेन रमणमेवोक्तम् । तेन 'आत्तगजेन्द्रलील' इत्येतत्रकारकानिवचनी-यमाधुर्यानुभवात् तथोक्तम् । अथवा शिष्टपदेन रत्यन्तो ज्ञेयः । तेन लोके तदन्ते विरतिर्भवतीति रसाभावो निरूपित इत्यतो मगवतस्तत्करणमि मधुरमेवेह विरत्यभावादिति शिष्टं मधुरमुक्तमिति भावः । तथा चोक्तं 'स्वरतिरात्तगजेन्द्रलील'इति । तादशमिप भगवतस्तम्बन्धिरससम्पादकिति मधुराधिपतर्यत्वरं मधुरमित्युक्तमग्रे ॥ ७॥

अतः परं परेषामप्ययोग्यानां योग्यत्वं निरूपयन्ति गोपा मधुरा इति । गोपा मधुरा गावो मधुरा यष्टिमधुरा सृष्टिर्मधुरा । दिलतं मधुरं फलितं मधुरं मधुराधिपतेरिक्तं मधुरम् ॥ ८॥

गोपा अन्तरङ्गाः शुद्धभावं प्रपन्नाः सङ्गेतादिषु भगवछीछासाधकाः तत्तद्भक्तसङ्गमकरणैकतत्पराः सर्वदा भगवद्भावाविष्टाः सर्वदानुम्तर्रीलागुणगानरसैकसरसमानसाः,
अत एवः बहिरिप तदेकरसार्द्रनयनाः तत्तिप्रयासम्बन्धवार्तानुवादकरणोपयोगित्वेन
भगवतोऽतिप्रियाः, ताद्धानां तेषां ताविन्निखिलधर्मादिस्फूर्तौं गोपा मधुरा इत्युक्तम् ।
एतदेवोक्तं वेणुगीते 'एते देवाः साक्षिण' इति निवरणे । ततोग्रे इतोप्ययोग्यानां
माधुर्यं निरूपयन्ति गावो मधुरा इति । गावस्तु पशुत्वेन अत्यन्तं अयोग्याः, तथापि
वेणुनादामृतप्रवेशे तासामपि रसात्मकालौकिकमावसम्पत्तिः पशुत्वधर्मनिवृत्तिपूर्वकं
सम्पन्नेति 'गावश्च कृष्णमुखनिर्गतवेणुगीतपीयूषमृत्तितकर्णपुटैः पिबन्त्य' इत्यनेन
निरूपितम् । अत एव गावोपि भावात्मकत्वेन मधुरा एवेति तथोक्तम् । अथवा गावोऽनुभाविकाः, गोदोहनादिच्याजेन तत्तद्भक्तसंयोगे तत्तद्रसानुभैवकारिका इति विप्रयोगसमये तासां गवां दर्शनस्पर्शोदौ तत्तिप्रयावलोकनस्पर्शोदिमाधुर्यानुभवो भवतीति
तत्तस्वता गावो मधुरा इत्युक्तम् । अतः परमचेतनानां तत्रापि शुष्काणां मधुरत्वं निरू-

९ स्वधर्मरूपेति पाठः । २ पूर्वातुभृतेति पाठः । ३ अनुभाविका इति च पाटः ।

पयन्ति यष्टिर्मधुरेति । यष्टिर्नीरसा, तस्या अपि मधुरत्वस्य सम्पादने अत्यहौकिकं चरित्रं भगवतो निरूपितम् । अयं भावः । यष्टिस्तु नियामिका दण्डसाधिका भवति । रसात्मकलीलायां दण्डान्तराभावात् यष्टिनिरूपणेन दानलीला व्यज्यते । तेन दिघ-विक्रयार्थं निर्गतानां वने समागतानां व्रजवल्लवीनां निरोधार्थं प्रवृत्तस्यं तन्निरोधसाधिका यष्टिरिति ज्ञाप्यते । तथा च तन्निरोधकरणे परस्परोत्तरप्रत्युत्तररसार्णवे मञ्जानां समु-त्तरणे सति प्रथमं निरोधव्याजेन परमठावण्यरससंविततानेकभावोह्नसितापूर्वतररुचिर-स्मितैस्मरोत्फुछविलोचनसुधासिन्धुप्रस्तमाधुरीभरातिमधुरापाङ्गभङ्गीभिरनङ्गरङ्गतरङ्गार्नुतेज-यता भगवता तासां वक्षःस्थलादिषु यष्ट्यैव स्पर्शः क्रियते, तदा करकमलसम्बन्धज-नितरसात्मकयष्टिस्पर्शेन कुसुमशरस्पर्शाघातेनेव तासां हृदयं विविधभावोद्घूर्णितं भवतीति तन्माधुर्यं तासामेव वेधं नान्येषाम् । खस्य तदनुभवात् तत्समृत्वा यष्टिमधुरेत्युक्तम् । एवं लोकदृष्ट्या अयोग्यानामपि भगवत्सम्बन्धित्वेन मधुरत्वं निरूप्य लीलासृष्टिः सर्वापि मधुरै-वेति निरूपयन्ति सृष्टिर्मधुरेति। अयं भावः। 'पुष्टिं कायेने'ति वाक्यात् साक्षाद्रसात्मक-भगवचरणारविन्दरजञादितदप्राष्ट्रतभूतसम्पादितस्वरूपा लीलासृष्टिः, तत्र यस्य यादशं रूपमपेक्षितं तादशमेव भवितुमईतीति ठोकदृष्ट्या यष्टेः नीरसत्वेषि रसात्मकसृष्ट्यन्तर्गतत्वेन भावात्मकत्वात् तस्या मधुरत्वं निरूप्य सृष्टिरेव सर्वा मधुरेति ज्ञापनाय सृष्टिर्मधुरे-स्यक्तम् । एवं भगवतः सर्वे रसारमकमिति निरूप्य तादशस्य खरूपनिरूपणपूर्वकं उप-संहरन्ति द्लितं मधुरं फलितं मधुरमिति। अत्र भगवतो रसात्मकफलरूपत्वाद व्रजसीमन्तिनीनां तद्दलत्वेनोपभोगयोग्यत्वेन माधुर्यं निरूपितम् । एवं सित फलस्य वक्षाश्रयत्वाद् भगवतो वृक्षरूपत्वमपि निरूप्यते । तथा चोक्तमपि श्रीप्रभुचरणैः 'नन्द-गेहालवालोदितस्त्रीरागसेकसंवृद्धसुरवृक्षं' तथा 'भावैरङ्करितं महीमृगदशामाकल्पमासिश्चित'-मिति । लोके वृक्षस्य फलमेव उपभोग्यं भवति । अयं तु अङ्करमारभ्य फलपर्यन्तमन-वरतसुरवृक्ष एव रसात्मक उपभोक्ष्यते इति ज्ञापयितुं दलितं मधुरमित्युक्तम् । वृक्षस्य यया प्रथममङ्करमारभ्य पछवशाखाकिलकापुष्पफलानि क्रमशो भवन्ति, तथास्यापि नन्देगेहालवाले प्राकट्यादारभ्य बाल्यकौमारपौगण्डकैशोरपर्यन्तं सर्वदा रसात्मकत्वेन उपभोग्यत्वमेवेत्यलैकिकत्वेन ततो वैलक्षण्यं निरूपितम् । किश्च, अयं रसात्मको वृक्ष इति रसस्य भावात्मकत्वेन भावानां कोमलग्रौढतरादिविविधविचित्ररूपत्वादङ्करपछवा-दिरूपत्वं शास्त्रे निरूपितं 'अङ्करपछवशाखेत्यादिने'ति । ताद्दशत्वज्ञापनाय भगवतः पल्लवादिधारणं श्रीभागवते निरूपितम् 'चूतप्रवालबद्दस्तबकोत्पलाब्जमाले'त्यन्न । तद्भावास्तु विवरणे 'वस्तुनिर्देशमात्रेणे'त्यादिकारिकाभिः स्फुटीकृता इति तत् सर्व

१ तरुणीनामित्यपि पाठः २ समुलरकेति पाठः। ३ स्मेरामकेति च पाठः। ४ इक्षिनयतेति पाठः। ५ सप्टेरिति पाठः।

स्यृत्वा दलितं मधुरं फलितं मधुरमुक्तमवैयवधानेन । किञ्च, अत्रोपक्रमोपसंहारा-भ्यामपि अयमेव भावार्थः स्फुटीभवति । तथाच उपऋमे अधरस्योक्तत्वात् उपसं-हारे दलितस्य निरूपणाच अधरस्य दलरूपत्वेन उपश्रमोपसंहारसङ्गती तन्मध्यपातिसम्पूर्णवृक्षस्यैव रसात्मकत्वेन उपभोग्यत्वमिति ज्ञापनार्थं अन्ते पुनर्फिलितं मधुरमुक्तमिति भावः। एवं सम्पूर्णवृक्षस्य रसरूपत्वं निरूप्य फलरूपत्वं निरूपयन्ति फिल्नं मधुरमिति । 'अतो निरोधो महाफल' इत्युक्तत्वात् फलप्रकरणीयपूर्णसंयोगरसा-नुभवानन्तरं वित्रयोगे श्रीमदुद्धवमिलनजनितोत्सवभराविर्भूतविचित्रभावामृतसिन्धुकहोल-दोलायितव्रजयुवतिदेहप्राणेन्द्रियान्तःकरणादिषु तैत्तद्रूपेण निरन्तरं लीलाकरणरूपं यत्फ-लितं तन्मधुरमित्युक्तम् , तथा निरोधस्य सम्पूर्णत्वादिति । अत एव 'उद्धवागमने जात उत्सवः सुमहान्यथे'ति निरूपितं निरोधवर्णने । एवं फलपर्यन्तं निरूप्य भगवती ह्युभैयर-सात्मकत्वादुभयरसलीलापि सर्वा मधुरैवेति निरूपयन्तो निरोधसमाप्तिं निरूपयन्ति मधुराधिपतेरिक्तलं मधुरमिति । उभयरसरूपस्य सर्वं मधुरमेवेति निरूपणात् संयोगे यथा शृङ्गाररसान्तःपातित्वेन वीरादीनामपि मधुरत्वम्, तथा विष्रयोगेपि अत्यार्त्वा कथिबदिपि प्रियचरणसम्बन्धो भवत्विति बुद्ध्या कृतानां 'कस्याश्चित् पूतनायन्त्या' इत्यादि-उक्तप्रकारकवीरादीनां रसत्वेन मधुरत्वमेवेति ज्ञापनाय अखिलमेव तादृशस्य मगवतो मधुरमित्युक्तं श्रीमदाचार्यचरणैः मधुराधिपतेरिखलं मधुरमिति ॥ ८॥

मधुराधिपते रूपमाधुर्यमधुराखिलान् ।
श्रीमदाचार्यचरणान् नमामि मधुरप्रदान् ॥ १ ॥
स्वतःसमुल्लसद्भरिकरुणामृतकेलिनः ।
अनुग्रहानिलेनेदं मानसं सुरभीकृतम् ॥ २ ॥
ततः स्फुटोऽभून्मधुरभावानां कोषि सौरभः ।
विकसच्छ्रीमदाचार्यमुखपग्रसुधात्मनाम् ॥ ३ ॥
अगाधं माधुर्यं जयित मधुराधीशजल्धेरगाह्यस्तल्लीलाम्बुधिमधुरिमा वागविषयः ॥
अपि स्वाचार्यास्याम्बुजमधुरता तत्र कृपया ।
स्फुटा भावाः केचित् तदिह खलु बिन्दोविलसितम् ॥ ४ ॥
श्रीविञ्ठलेश्वरपदाम्बुजमञ्जमाध्वीमाधुर्यलुब्धमदमत्तमधुन्नतस्य ।
वानन्दगुञ्जितमिवालपितं ममेदं सौहार्दतः स्वसुद्धदः परिशीलयन्तु ॥ ५ ॥
इति श्रीवल्लभाचार्यस्तुन्त्रीगोस्वामिश्रीविञ्ललेश्वरदीक्षितात्मजश्रीवालकृष्णकृतं श्रीमधुराष्टकविवरणं सम्पूर्णम् ।

१ तदव्यवधानेनेति पाठः । २ तत्त्वरूपेणेति पाठः । ३ रसात्मकस्येति पाठः । ४ आसवात्म-वानिति आसवात्मनामिति च पाठौ ।

#### श्रीकृष्णाय नमः।

#### श्रीगोपीजनवह्नभाय नमः।

### श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

## मधुराष्ट्रकम्।

### श्रीवस्रभक्तविवरणसमेतम् ।

जयन्ति जगतीतले भगवदास्यवैश्वानराः स्वकीयजनभावनाप्रकटवलभाधीश्वराः । वियोगतरलीकृतवजवधूविलासं ययुस्त एव मधुराष्ट्रके मधुरगीतपूर्णात्मकाः ॥ १ ॥

> यत्करुणीकृतदृष्ट्या भावाः स्वत एव वर्धिताः सततम् । हृदये तदेकशरणे वन्दे तान् श्रीमदाचार्यान् ॥ २ ॥

श्रीमदाचार्यचरणकमलैकरसाश्रयः । संसिक्तहृदयात्माहं व्याख्यास्ये मधुराष्ट्रकम् ॥ ३॥ सर्वाः सर्वात्मभावेन भगवद्गानतत्पराः । साक्षात्फलात्मरूपेण कृष्णेनाङ्गीकृता हि ताः ॥ ४॥ ततो मानादिभावेन स्वान्ते मानं परं दधुः । तद्गीक्ष्य भगवान्मध्यस्तिरोधानं चकार हि ॥५॥ तद्वर्ण्यते द्विधा तासु स्वरूपेण गुणेन च । गुणानामिष तादात्म्यं स्वरूपं वै रसाकरम् ॥ ६ ॥ (रसो वै स' इति श्रुत्या तत्त्रथैव निगद्यते । 'यत्राकृतिस्तत्र गुणा' इति न्यायोपदेशतः ॥ ७ ॥ तस्मात्स्वरूपमाधुर्य गुणानां वा तथैव च । विवेकरहिता भक्ता भावयेयुर्गुहुर्गुहुः ॥ ८ ॥ प्रत्यङ्गभावनापूर्वं गानं सर्वाः पृथक् पृथक् । कालक्षेपाय तास्तत्र कुर्वन्तीति परस्परम् ॥९॥

अथ श्रीमद्रलभाधीशचरणास्तादृशीनां भावं खहृदि समाधाय तत्तलीलानुभवं कुर्व-नतस्तादृशालापसंयुक्तगुणगानपराः सन्तो यथा कथि चिद्रियोगकालक्षेपार्थं सर्वथा यत्क्षण-मिष तेन विना स्थातुं न शक्यते, तद्दिर्वाहकत्वेन कल्पान्तरोपसमकक्षत्वेन 'त्रुटिर्युगायते त्वामपश्यता'मिति वाक्यात्तादृशभावयुक्तानां भावं चानुभूय स्वस्य प्रथमित्येव तदास्य-रूपत्वेनोद्गताधरसुधापानकरणत्वेन च प्रार्थयन्ति अधरं मधुरमिति।

अधरं मधुरं वदनं मधुरं नयनं मधुरं हसितं मधुरम्।
हृदयं मधुरं गमनं मधुरं मधुराधिपतेरिक्छं मधुरम्॥१॥

या सुधा सर्वाभोग्यरूपा, स्वामिनीनां गुणगानदशायामेव कर्णद्वारेण हृदये प्रवेष्टुं शक्या, तत्रापि तदधरसम्बन्धेनैव मधुरा, सा लोभारमक अधर एव स्थापिता, तत्प्रार्थनायां तावन्मात्रमिरयुक्तम्, तथा च तद्वद्वणगानलीलासामयिकमनुभावादिकं सर्वं हृदि कृरवेरयुक्तमि-

त्यर्थः। यद्वा । अधरमेव मधुरमिति स्वामिनीनामिव भगवतस्तद्वणारुपेनैवोत्कण्ठाविरहशामक-त्वात्तद्भावापन्नमिति सार्वदिकं सूचितम् । तेन तद्धिना क्षणमि कुत्रापि स्थातुं न शकोतीति भावः । ताद्दरमावसम्पादने श्रीमदाचार्याणामेव श्रीयमुनावहीहोपयोगित्वादिकमस्तीति ज्ञापनायाप्युक्तम् । अथवा । पूर्वोक्तभाववतीनामवस्थां दृष्ट्वा स्वस्मिन्नपि तद्भावापन्नतया विप्रयोगरसानुभवार्थं तद्भावपूर्कत्वेनानन्यधर्मस्प्रूत्यी कथमपि शरीरसम्पादकत्वेन च रसव-शात्त्रयैवोक्तम् । अत एव 'तत्कथाक्षिप्तचित्त' इति सर्वोत्तमे प्रभुमिर्निरूपितम् । अथवा । समानशीलव्यसनवत्त्वेन सजातीयतादशीभिः सह लीलामृतजलिधमध्यपातित्वादवगाहनपूर्वकं माधुर्यविशिष्टमधरमेव प्रार्थयन्ति । तथा च विविधलीलामावतरङ्गनिमप्रत्वे तदाधारत्वेनैव स्वस्तरपश्चितिरिति भावः । अत एव तृतीयाध्याये 'प्यधरसीधुनाप्याययस्व न'इति । अथवा । स्वस्य तदास्यरूपत्वेन प्रतिक्षणं तद्धरसुधासंविठतत्वानुकूठकृतिकरणत्वेन चैतयोर्व्यापार-सत्त्वादिति सर्वदा तदनुभवेनाधुनापि पूर्वात्परस्पराश्रयानुभूतं समृत्वा तासां भावपोषणार्थ सम्प्रत्येकां प्रत्यवदन् अधरं मधुरमिति । एवमधरशोभाजनितमाधुर्यं निरूप्य वदन-शोमां निरूपयन्ति वदनं मधुरमिति । पूर्वीक्तभाववतीनां सर्वदा भक्तिरूपमगवन्मुखारवि-न्ददर्शनेनोत्कटभावजनिततापोपशमनत्वादिदानीं तद्राहित्येन कथं तत्तापशान्तिरिति परस्परं तद्भतमाधुर्यनिरूपणार्थमत्यातिंपूर्वकं तद्विषयकं दर्शनमेव भावयन्ति । तथा च । ताद्दगव-स्थायां सर्वथा जीवनासम्भावनायां खाम्यनुपयोगदशायां तदनुभवः खास्थ्ये हेतुरिति तथात्रापीति । अथवा । स्वामिनीनां फलरूपं तावदिदमेव यतः प्रातरागम्य सायमागमन-पर्यन्तं तद्भावनपर्यन्तं तद्भावनया तावत्पर्यन्तमपि विधुचकोरवत्सारणमात्रेणैव तावत्कारुं कथमपि नीयते । पुनस्तत्समयप्रतीक्षयैव तादगुच्छितरसस्वभावत्वात्सन्मुखाभिसरणादिक-मपि क्रियत एव । तदैव भगवानपि मयूरानुकरणपूर्वकं नृत्यं कुर्वन् तादशकटाक्षावलोक-नादिभिस्तासां सर्वभावपूर्वकमनोरथमापूरयन् गोष्ठं प्राप्नोतीत्यर्थः । अत एव 'मुदितवक्त्रमु-पयाति दुरन्तं मोचयन्त्रजगवां दिनताप'मिति । एतावनमात्रं सर्वे हृदि धृत्वा वद्नं मधुर-मित्युक्तम् । यद्वा । 'बर्हापीडे'ति श्लोके गोपिकानामेव भावरूपस्तदर्थमेव कोटिकन्दर्प-**टावण्यरूपो भगवान् प्रकटः कृष्ण इत्युच्यते । तस्मात्स्वामिनीनां यत्फिटितं फटं तदनुभूय** समानशीलव्यसनवतीषु तावदिदमेव निश्वीयते । 'अक्षण्वतां फलमिदं न परं विदाम' इति ताभिर्गीतमपि । तथा सति फलसम्बन्धि मधुरत्वमित्युक्तम् । यद्वा । वदनस्य चन्द्रोपमत्व- ' मिप घटत एव । यथा शीतलत्वात्तापहारकत्वाजीवनसम्पादकत्वाच भगवन्मुखचन्द्रोपि तासां सुखदोस्त्वित भावः । अथवा । स्वास्यं तदास्यरूपत्वेन प्रतिस्वामिनीमाननिराकरण-दशायामपि तद्धणानुवादार्थं मध्यस्थतया प्रत्युपकृतित्वेन च सर्वदोभयरसप्राप्तावपि पाधुर्य-विशिष्टं कटाक्षादिभावयुक्तं वदनमप्यनुभवयोग्यं करोतीति फलितम् । अत एव 'मधुरया गिरा वल्गुवाक्यये'त्युक्तम् । एतत्सर्वे इदि कृत्वा वद्नं मधुरमित्युक्तम् । एवं वदनशोभा-

जनितमाधुर्य निरूप्य नयनशोभाजनितमाधुर्यं निरूपयन्ति नयनं मधुरमिति । एतद्भावः वतीनां तु भगवदीक्षणमात्रेणैव कामभावजननात्तासामिन्द्रियादिषु तद्व्यापारसत्त्वात् क्षणमात्र-मध्येताः स्थातुं न शक्तुवन्तीति, तथावस्थायां तादगीक्षणापेक्षायां तस्यैव सरूपभावनं चकुः, नो चेत्तद्विना बलराहित्येन विरहसामयिकं जीवनमेव न सम्भवेत् , तथा सति तावदीक्षणमात्रे-णैव तासां जीवनमुचितमिति भावः । अत एव 'त्वत्सुन्दरस्मितनिरीक्षणे'त्यभिप्रायेण **नयनं** मधुरमित्युक्तम् । अथवा । नयनमिति जात्यभित्रायेणैकवचनम् । तथा सति स्वामिनीनाः कटाक्षादीन्यलससंवलितानि भावरूपाणि त्रियावलोकनरूपाणि भगवन्नयने प्रतिबिम्बितानि तद्भावपूर्वककटाक्षावलोकनानुसन्धानेन मधुरत्वप्रतीतिरित्यपि सुष्टुक्तिः । अत एव 'शश्वत्प्रि~ यासितापाङ्गे'त्यत्र तथैव निरूपणादिति मावः । यद्वा । नयतीति नयनं, तेन सर्वान् छीछा-सृष्टिष्थान् भजनानन्दानुभवार्थं स्वरूपानन्ददानार्थं च लीलामृतसमुद्रादुद्धत्य तद्नुभवं कारियत्वा नेत्रद्वारेण पुनस्तत्रैव तथा लीनान् करोत्तीति फलितमित्यर्थः । अत एव 'प्रह-सितं प्रिय प्रेमवीक्षण'मिति ताभिगीतम् । अथवां खस्य सन्नियोगशिष्टत्वेन तावन्मात्रं सर्व हृदि कृत्वा नयनं मधुरमित्युक्तम् । एवं नयनशोभाजनितमाधुर्यं निरूप्य हास्यशोभाजनित-माधुर्यं निरूपयन्ति इसितं मधुरमिति । एतद्भाववतीनां मानसस्य त्रिगुणात्मकत्वेन निरूपणाद्भगवानिप प्रेमहासावलोकनपूर्वकैक्षिभिः कृत्वा तद्धरणं करोतीति तदाक्षिप्त-स्वप्रेष्ठमपि नालोकितवत्यस्तावत्कालं कथमपि वहन्त्यस्तद्धसितस्य माधुय खखास्थ्यहेतुतया सम्प्रति निरूपयन्ति । तथा सति तद्धर्मपुरःसरत्वेन तद्धाससापेक्षकमाधु-र्यावलोकनेनैंव जीवनसम्भावना, नान्यथेति भावः । अत एव 'उदारहासद्विजकुन्ददीधि-ति'रिति लीलोपयोगित्वेन निरूपितम्। यद्वा । भगवतः सर्वदा लीलापरवशस्वात्तत्रद्वत्तभावा-नुकूलत्वेनैव स्थितिश्रोच्यते । तेन तत्तद्भावानुरूपहास्योक्तिरपि निश्चीयते । तस्मादेतास्र् वियोगभावजनितहास्यप्रार्थनायां तद्धसितस्य जीवनसम्पादकत्वात्सुधारूपमाधुर्यं प्रार्थयन्तीः ति भावः । अथवा । खस्य तदास्यरूपत्वाद्धासस्य तदाधारकत्वेन प्रतिक्षणं स्वामिनीविष-यकमपि तदनुभूय तत्सम्बन्धेन द्विगुणितमाधुर्य भावयन्तीति श्रीमदाचार्येस्तावनमात्रमि सर्वे हृदि धृत्वा हृसितं मधुरमित्युक्तम् । एवं हास्यजनितमाधुर्यं निरूप्य हृद्यमाधुर्य निरूपयन्ति हृद्यं मधुरमिति । तिरोधानदशायामपि भगवानेतासां हृद्येव स्थितः, न खन्यत्र, नो चेत्, तासां लीलाभावनमेव न सम्भवेदतोऽन्यत्रापि स्थितिः, परं भावरूपेणात्रैव ज्ञायते । किञ्च, धर्मसहित एव हृदयारूढो जातो, न तु केवलं धर्मः, तस्मिन् समये तद्भृदय-सम्बन्धमात्रेणैव तथैवोक्तमित्यभित्रायो ज्ञापितः। यद्वा । रसोहुद्धदशायामपि विपरीतानुकरः णत्वोत्तया तद्धर्मान् खस्मिन्नपि स्थापितवत्यः, खधर्मास्ताखेव स्थापयन्ति इति विशेषतः पर-स्परं हृदयोपगृहनं जातमिति तथैवोक्तम् । तथा सति तद्भावानुकृत्यालिङ्गनपूर्वककृतिमस्वादि-धर्मसहितत्वेन हृदयं मधुरमेव प्राप्तमिति भावः । अथवा हृदय एक स्वामिनीभाषानि-

रूपकत्वेन भगवानिप स्वस्मिस्तद्धर्मान् संस्थाप्य तद्भावमङ्गीकरोति । तथा सति सर्वभाव-प्रपत्तावेताभिस्तद्भावात्मकं हृदयं मधुररूपेणैवानुभूतमिति भावः । अथवा । खस्य भगवदा-त्मकत्वेन खामिनीभावसन्नियोगशिष्टत्वेन च सर्वदोभयरसात्मकं हृदयं चानुभूय मधुर-मित्युक्तम् । एवं हृदयमाधुर्यं निरूप्य गमनमाधुर्यं निरूपयन्ति गमनं मधुरमिति । भगवतो भावात्मकत्वाद्भावातुकरणकृतिमत्त्वाच ठीलोपयोगिनीनां हृदयदेशे भावरूपेणैव गमनं करोतीति सर्वत्र गमनशील एव भवति । अत एव तद्भाववतीनां हृदये भावानुकूल-लीलाविष्करणार्थं मानादिदोषदूरीकरणार्थं च तत्तद्भावरूपेण गमनं, तत्रापि रसानुभावकत्वेन तद्तुकूलभजनानन्ददानेन वा गमनं तथैवोक्तमितिभावः । अथवा । यदैतासां परित्यज्यान्यत्र वनान्तरमपि गच्छेत् तदा हुमलतादीन् ता एव पृच्छन्ति । अत्रैव समागतोऽयं नन्दस्तुर्भ-विद्धिष्टिश्चेन्नः सूचनीय इत्यर्थः । नोचेत्, कयं पदपिक्किर्भूमे हत्यत इति तद्दर्शनानां मनोतु-रञ्जकत्वेन गमनं मधुरमित्युक्तम् । तथा सित सर्वथेदानीमयमि यत्र कुत्र वा हर्षादि-पूर्वकं गमनं प्रापिष्यतीति भावः। यद्वा । तत्सन्नियोगशिष्टत्वव्यतिरेकेणापि विप्रयोगपुष्टीक-रणेऽप्यसमर्थः स्यादतो भावनायां साक्षात्स्पर्शाभावादाविर्भूतठीठायां गतिर्गमनमिति तत्प्राप्तिः सूचिता। तथा सति संयोगरसानुभवकर्दृणां विश्रयोगरसस्य तत्पूर्वाङ्गत्वात्तेन विना तदसम्भवा-त्तत एवातित्रियत्वेन माधुर्योक्तिरिति भावः । अथवा । खस्य भगवश्सहकारिगमनशीलत्वेन यत्र यत्र भगवानागच्छति तत्र तत्रैवं अन्तः स्वयमपि स्थितः सन् तादशीनां हृदि गमनपूर्व-कमाधुर्यं चातुभूय गमनं मधुरिमत्युक्तम्। एवं गमनमाधुर्यं निरूप्य धर्मित्वेन च माधुर्यं निरूपयन्ति मधुराधिपतेरिखलं मधुरमिति । भगवतो रसात्मकत्वात्तलीलाया अपि रसात्मकत्वं, यथा स्वरूपेऽनुभवादीनां भावनापर्यवसायित्वं, तथा ठीलायामपि ज्ञापयितुं तास्ता अनुचकुरित्युक्तम् । तेन स्वरूपस्य लीलात्मकत्वात्तदधीनत्वाच सन्नियोगशिष्टत्वादिष यत्र यत्र लीला भवति तत्र तत्र स्वरूपमप्युद्धः भवतीति निर्गलितार्थः । यद्या । यत्राकृतिस्तत्र गुणा वसन्तीति न्यायेन गुणानां माधुर्येणैव निरूपणत्वात्तदिषष्टातर्यपि माधुर्यवाचकत्वे किं वाच्यमिति कैमुतिकन्यायः प्रदर्शितः । तथा सति मधुराधिपतेभगवतो यदिखलं लीलात्मकं खरूपात्मकं वा तत्सर्व मधुरमेव मावनीयमिति दिक् । अथवा । खस्य सन्नि-योगशिष्टत्वेनैव स्वस्रपात्मकत्वं ठीलात्मकत्वं च बोधयन्स्वकीयान्त्रति ताद्दग्भावपरवश-त्वादतिकरुणत्वेन तथैवोक्तवानिति भावः । अत एव 'तल्लीलाशेमपूरित' इति सर्वोत्तमे प्रभुभिनीम निरूपितम् ।

एवं ठीठानुभावज्ञाः सात्त्विकादिगुणान्विताः । पुनस्तद्रतमाधुर्यभावनं कर्तुमुद्यताः ॥ १ ॥ तथैव श्रीमदाचार्यास्तासां भावं विभाव्य च । विश्रयोगरसं श्राप्य संगतास्तदधीनताम् ॥२॥

वचनं मधुरं चरितं मधुरं वसनं मधुरं विलितं मधुरम् । चिलतं मधुरं अमितं मधुरं मधुराधिपतेरिकलं मधुरम् ॥ २॥

वचनं मधुरमिति । भगवद्वचनं भक्तानामाकारणार्थं जातमिति यदैव ताभिः श्रुतं तदैव गृहादिकं सर्व त्यक्त्वा शीघ्रतया तद्भावाधीनत्वेनैव यत्र भगवांस्तिष्ठति तत्रैव ताः समागच्छन्तीति पुनः प्रश्नानुकरणककृतिमत्त्वेन तद्वचनानां मधुरत्वप्रतीतिरिति तथैवोक्तम् । यद्वा । भगवता निषधव्यतिरेकेणापि यानि वाक्यानि प्रियरूपेणैवोक्तानि तान्येव मधुराणीति वा । तथैव बोधनार्थं तद्धिकारसंपत्ताविष तैरेव प्रार्थनं कृतवत्य इत्यिष सूचितम् । तथा सति तद्यतिरेकेणासां जीवनसम्भावनैव नास्तीति भावः प्रतिफलितः । अत एव 'संरम्भगद्गद-गिरो ब्रुवतानुरक्ता' इत्युक्तम् । अथवा । खस्य सन्नियोगशिष्टतासम्पादकधर्मवत्वेन तासां विलासात्मकं लीलात्मकं हृद्यनुमूय तथैवोक्तम् । एवं वचनमाधुर्यं निरूप्य चरितमाधुर्यं निरूपयन्ति चरितं मधुरमिति । भगवतश्चरित्रमि पूतनासुपयःपानादिकं तत्तलीलानुक-रणपूर्वकं भगवति हृद्याविभूते तदारमकत्वात्तदनुकरणं शक्यमिति तद्भावनया तत् कृतवत्यः पश्चात् तेन चरितावगाहकरसात्मकमाधुर्यं भावयन्तीति भावः । यद्वा । 'दावाम्नि पश्यतोल्बण'-मिति वाक्यात्तादृशीनामतिभीतानां तल्लीलावेशवतीनां विरहसामयिकं सर्व तादृशमेव ज्ञायते । यत एतादशीनामेव दावाग्निदर्शनं नान्यासामिति तादशेपि समये जीवनाभावमारुक्ष्य तत्प्रती-काररूपमाधुर्यं प्रार्थयन्तीत्यर्थः । तथा सति जीवनसम्भावनापूर्वकमाधुर्यावगाहकत्वेन लीला-नुकरणिमति भावः । अथवा । स्वामिनीनां तान्येवातिप्रियाणि यानि भगवता बाल्यानुकृति-मत्त्वेन रसात्मकानि कृतानि चरितानि तान्यपि मनस्यनुमूय ताभिस्तथैवोक्तमिति भावः। थयवा। खस्य तदात्मत्वात्त्रहीठावठोकनत्वाच्चरितानुगतमाधुर्यविठासादिकं विरहरसापन्नत्वे-नैव प्रार्थयन्तीति भावः । एवं चरितमाधुर्यं निरूप्य वसनमाधुर्यं निरूपयन्ति वसनं मधुरमिति । खामिनीनां कटाक्षावलोकनादिभावपरिपूर्णस्योद्धद्धरसात्मकस्य भगवतो ली-लामृतसमुद्रत्वेनोच्छलिततरङ्गत्वादाच्छादकशक्तिमरवेन पीताम्बरधारणं त्वावश्यकमिति तद्रे-ष्टितत्वेनैव रसाधायकत्वं ज्ञायते । अन्यथा तादशोद्धद्धरसात्मकस्वरूपं निरीक्ष्य विमोहिता एव स्युः, लीलाऽपि न स्यादतोपि तद्रहणं युक्तमेवेति तत्साहायकत्वेनैव रसप्राप्तिः सूचितेति भावः। तदेव मधुरमिति प्रार्थनायां ताभिस्तथैवोच्यत इत्यर्थः। अत एव, 'कनककिपशं वासो बिभ्र'दित्युक्तम् । अथवा । स्वस्य तदात्मकत्वेन तादशोह्यद्धरसात्मकदशायामपि तदपेक्षणी-यत्वात्पूर्वोक्तमपि सर्व हृदि कृत्वा तथैव प्रार्थनं कृतमिति भावः । अत एव 'माठानुपृक्तप-रिधानविचित्रवेषा'विति । एवं वसनमाधुर्यं निरूप्य वित्तमाधुर्यं निरूपयन्ति चित्रितं मधुरमिति। भगवतो गोपालैः सह वनगमनं तु प्रत्यहमिति गाश्चारयन्निकुञ्जगह्नरादीन्वीक्ष्य, तान् गोचारणार्थं वनान्तरे प्रेषयित्वा यद्गोवत्सादिकं तु तत्रैवास्तीति तदपि विज्ञापियत्वा स्वयं विश्रामं करोति । तत्रापि सल्यादिप्रेरणया सर्वदा तद्भावाधीनत्वात्तद्विप्रयोगजनितखेद-द्रीकरणार्थं कीडादिकमपि करोतीति ताद्दशीनां तत्समय एव दानावसर इति सूचितं । अलस इति शेषः । तथा सत्यलसविल्ताद्धि कटाक्षाणां माधुर्य स्मृत्वा तथैव प्रार्थयन्तीति भावः ।

अथवा । सर्पमणिनृत्यन्यायेनापि रसवशात्तद्भावपुरःसरो भूत्वा तादृशानुकरणपूर्वकं नृत्यं कुर्वन् वितरूपं जातमित्यर्थः । तेन त्रिभंगलितस्वरूपविशिष्टमाधुर्यादिकमनुभूय ताभिस्त-थैवोक्तमिति भावः । यद्वा । स्वस्य तत्स्वरूपात्मकत्वेन तत्तद्रसानुभवकर्तृत्वेन सर्वदा सन्नि-योगशिष्टत्वावगाहकधर्मत्वेन च तादृशमेव माधुर्यं प्रार्थ्यत इति भावः । एवं विलतमाधुर्यं निरूप्य चलितमाधुर्यं निरूपयन्ति चलितं मधुरमिति । भगवतश्रलनं, तदपि सायमा-गमनसमये कुन्ददामकृतकौतुकवेषत्वेन गवां पश्चाद् गोपैः सह हासपूर्वकठीठामाक्ठयन् नृत्यरसानुकूलकशक्तिमत्त्वेन तथा भावसम्पादकत्वेन च तथा भवतीत्यर्थः । तेन तादशीनां मनोभिलाषादिकं मन्थरगतिचलनेनैव सिध्यतीति चलनविशिष्टमाधुर्यं प्रार्थयन्तीति भावः । अथवा । स्वामिनीनां भावपूर्णकटाक्षावलोकनेन तादशोद्घद्धरसात्मकः सन् तदैव तासां मनोरथादिकमापूरयन् तादग्दर्शनलाभसंतुष्टतया मुहुर्मुहुस्तादशमाधुर्यावलोकनं कुर्वन् व्रजं प्रविश्वतीत्यर्थः । तथा सति अन्तरङ्गभक्तानां तादृशानुभवकत्रींणामन्योन्यविलासादिकृत-माधुर्यभावनं तु युक्तमेवेति भावः सूचितः । अथवा । स्वस्य तत्सन्नियोगशिष्टत्वापन्नत्वेनो-भयरसानुभवकर्तृत्वेन प्रतिक्षणं चलनविशिष्टमाधुर्यं प्रार्थयन्तीति भावः । एवं चलित-माधुर्य निरूप्य भ्रमितमाधुर्य निरूपयन्ति भ्रमितं मधुर्मिति । भगवतो बाल-दशायामपि प्रतिस्वामिनीभावपूरकरवेन तत्तन्मनोरथपूरणार्थं तासां गृहे कीडाव्याजेन स्वयमभिसरणं करोतीति रसशास्त्रे तथैवोक्तत्वादित्यर्थः । तेनालम्बनविभावाधीनत्वेन रसस्योक्तत्वारपृष्टीकरणार्थं तथाकरणमिति भावः । यद्वा । भगवतोऽनन्तशक्तिमस्वान्मा-तृचरणादीनां निकट एव स्थितः सन् सर्वाज्ञातरूपत्वेन समानशीलव्यसनवतीनां गृहेषु गत्वा यत्नादिकं कुर्वन्नपि हस्तेन शिक्यम्बलम्ब्य प्रत्यहं दिधनवनीतादिकं चोरयतीत्यर्थः । तथा सति सार्वदिकरसातुभवकर्त्रीणां तथानुभववत्त्वाद्वैतचोर्यविशिष्टमाधुर्यभावनं तु युक्तमेवेति भावः । अत एव 'प्रहसितमुखी न ह्युपालन्धुमैन्छ'दिति । एवं धर्मविशिष्टं माधुर्यं निरूप्य धर्मिविशिष्टमाधुर्यं निरूपयन्ति मधुराधिपतेरिक्छं मधुरमिति । न केवलं धर्माणामेव प्रार्थनमुचितं, किन्तु तद्विशिष्टधर्मिण एवेति तद्गुणसंविज्ञानबहुव्रीहित्वेन लम्बकर्णमानयेत्यत्र तथैवानुभवसत्त्वात् तथैवोच्यत इत्यर्थः । तथा सति माधुर्यविशिष्टषद्रगुणैश्वर्यात्मकस्य भगवतो मधुराधिपतेर्यदेखिलं तत्सर्वं तत्स्वरूपमाधुर्यवद्भावनीयमिति भावः । अत एव 'नवीनमधुरस्रेहः प्रेयसीप्रेमसञ्चय' इति ॥ २ ॥

एवं छीलात्मकास्ताः पुनस्तास्ता विचेतसः। कुर्वन्तीति रसावेशात् कालक्षेपाय सर्वथा ॥१॥ तद्ददेव सदा श्रीमदाचार्या भावतत्पराः । माधुर्यानुभवज्ञास्ते तल्लीलां वर्णयन्ति हि ॥ २ ॥

वेणुर्मधुरो रेणुर्मधुरः पाणिर्मधुरः पादौ मधुरौ । तृत्यं मधुरं सख्यं मधुरं मधुराधिपतेरिकलं मधुरम् ॥ ३ ॥ वेणुर्मधुर इति । भगवताधरसुधाभोगोपभोगित्वेन स अधर एव स्थापितस्तत्रापि

हस्तयुगलचालनेन तत्साहाय्यकतया खयं रसाविष्टो जात इत्यर्थः । तेन मयूरानुकरणपूर्वक-नृत्यकरणतद्धीनत्वेनैवेति ज्ञापनायापि माधुर्यानुभवपूर्वकं तथैव प्रार्थयन्तीति भावः । अत एव 'रन्ध्रान्वेणोरधरसुधया पूर्य'न्निस्युक्तम् । अथवा । गोचारणकीडायामपि वेणोरावश्यक-रवाद्रवामाह्वानादिकं तु तेन विना न संभवतीत्पर्थः। किञ्च, संकेतस्थले सखीनामाकारणार्थे नादमयस्पष्टीकरणार्थं च तासां हृदि प्रविश्य वेणुरेव सर्व सूचयतीत्यर्थः । तथा सति भगवान्वेणुव्यतिरेकेण रासमेकं विहाय किमि कर्तुं न शकोतीति लीलायां वेणुकर्तृकमाधुर्य भावयन्तीति भावः । अत एव वेणुरिप सहायतां प्राप्सतीत्युक्तमप्याचार्यवर्यैः फलप्रकरणो-पक्रमे । यद्वा । खस्य भगवदास्यस्करूपत्वेन तदाधारकवेणुरूपत्वेन च तयोः सन्नियोग-शिष्टत्वात्तत्कृतमाधुर्यानुभवं कुर्वन्तीति भावः । एवं वेणुमाधुर्यं निरूप्य रेणुमाधुर्यं निरूप-यन्ति रेणुर्मधुर इति । यचरणरजो बह्यादीनामपि दुर्हमं, तद्थ तपः कुर्वन्ति, परन्तु नाद्यापि प्राप्तम् । किञ्च, लक्ष्मीरपि तद्रजःकामनयान्यसुरप्रयासशंकया वा तत्प्राप्त्यर्थमेव माहात्म्यज्ञानपूर्वकभक्तिभावात्तचरणमेवाश्रयतीत्यर्थः । तथा सति भगवचरणानामराविंदपदो-पादानत्वात्परागोपलक्षकरजोमाधुर्यं प्रार्थयन्तीति भावः । अत एव 'गोविन्दांघ्यब्जरेणव' इत्युक्तम् । अथवा । भगवतः खामिनीभावाधीनकृतिमत्त्वेन तचरणरजःकामना तु सर्वदैव तिष्ठतीति तद्भावोपरुब्धौ ताद्दशीभिस्तथैवोक्तमित्यर्थः । तेनोभयचरणरजःकामनयैव ताद्दशीनां जीवनसंभावनम् , नान्यथेति भावः । यद्वा । स्वस्य तदारमकत्वाद्वभयसंबन्धसंपादकत्वेनोभय-श्रापि परस्परं चरणरजःकामनापूर्वकमाधुर्यं निरूपयन्तीति भावः । एवं रेणुमाधुर्यं निरूप्य पाणिमाधुर्य निरूपयन्ति पाणिमधुर इति। भगवता गोवर्धनधारणं तु गोकुलरक्षायै कृतं, गोकुरुरक्षणं तावदनन्यस्वामित्वेनेत्यर्थः । तेन भक्तवात्सल्यानुग्राहकशक्तिमत्त्वेन गोपगोपी-गवामि तदंतःस्थापयित्वा छत्राकमिव तदुद्धरणं करोतीति भावः । तदा जीवनसंपादकरवेन च तन्मुखावलोनकपूर्वकमाधुर्य पाणावेवेति ज्ञापनायापि तथैव प्रार्थयन्तीत्यर्थः । अनेन भग-वतोऽनन्यगोकुरुखामित्वं सूचितमिति भावः । यद्या । खामिनीनां चूडाबन्धनादिकृतिमत्त्वेन केशप्रसाधनं तु पाणिकृतमेवेति तत्र अग्रे पुष्पाणि संस्थाप्य स्वयमेव सर्व करोतीत्यर्थः। तथा सति तादशीनां तादक्पाणिकृतमाधुयिवलोकनं तु युक्तमेवेति भावः। अथवा । स्वस्य भगवत्सन्नियोगशिष्टतानुकूलशक्तिमत्त्वेन तत्सख्याधिकरणत्वात्तत्सामयिकं पाणिकृतमाधुर्यं प्रार्थयन्तीति भावः । एवं पाणिमाधुर्यं निरूप्य पादमाधुर्यं निरूपयन्ति पादो मधुर इति । भगवति जीवैर्नमनातिरिक्तं कर्तुं न शक्यमिति तादृशनमनाधिकारशक्तिमत्त्वेन तादृशभा-बोपलब्धौ तदात्मकाः सत्यः खशिरसा माधुर्यविशिष्टपादतलस्पर्शनं कुर्वन्तीत्यर्थः । अत एव 'सन्त्यज्य सर्वविषयांस्तव पादम्ल'मित्याद्युक्तयः । तेन तत्संबंधव्यतिरेकेणासां जीवनसंभा-वनाभाव इति भावः । यद्वा । अविचार्य प्रियत्वकरणं तु दासानामेव धर्मी, नान्येषां तेन तादशवनविद्दारजनितश्रमनिराकरणार्थं भगवतः पादसेवनं त्वावश्यकमिति तथैव प्रार्थयन्ति

इत्यर्थः । तथा च स्वधर्मावबोधकशक्तिमत्त्वेन दास्यानुकरणपूर्वकं माधुर्यविशिष्टपादसेवनं कुर्वन्तीति भावः । अथवा स्वस्य तदास्यरूपत्वेन तदारमकत्वात्तादक्श्रमादिकं सर्व विज्ञाय तादृशीभिः सह तथैव सेवनं भावयन्ति इप्ति भावः । एवं पादमाधुर्यं निरूप्य नृत्यमाधुर्यं निरूपयन्ति नृत्यं मधुरमिति । यदि ताः सर्वया भगवद्वचितरेकेण स्थातुं न शक्रुवन्ति तदा भगवांस्तासां तादशोत्कटभावं वीक्ष्य तादशीभिः सहोद्बुद्धशृंगाररसात्मकस्व-रूपेण तासां खरूपानंददानार्थं तन्मंडलेन वेष्टितत्वेन नृत्यं कुर्वन् रासलीलां करोतीत्यर्थः । तथा सत्यन्योन्यमुखावलोकनं गानपूर्वकमाधुर्यविशिष्टनृत्यानुकरणं प्रार्थयन्ति इति भावः । अथवा रसावेशदशायामपि यथा यथा हस्तकादिभावं प्रदर्श्य भगवान् नृत्यं करोति तथैता अपि पार्श्वमाग एव स्थिताः सत्यः पूर्णरसात्मकं नृत्यं कुर्वन्तीत्यर्थः । तेन मध्ये • रसावेशभरेण काश्चिद् हृष्टरोमाः सत्यः भगवतश्चम्बनादिकं कुर्वन्तीति भावः । यद्वा रस एव रासस्तलीलाया एव फलदाननिश्चयात्स्वस्य तादग्लीलानुभवपूर्वकरसात्मकत्वेन माधुर्यविशिष्ट-तादृशं नृत्यं भावयन्तीति भावः । एवं नृत्यमाधुर्यं निरूप्य सल्यमाधुर्यं निरूपयन्ति सर्खं मधुरमिति । सर्खं तु समानशीलव्यसनेष्वेव, नान्यत्रेति, अत एवार्जुनादयो भगवदभित्रेतकार्यकरणादिवचार्य त्रियत्वकरणाद्वा त एवांतरंगसंखाय इत्युच्यन्ते । भगवानपि तद्भित्रेतकार्यकरणत्वात् स्वस्मिम् तादृशसखात्वं मन्यते । तथा सति परस्परमन्ते-रथाभिपूरकत्वेनैता अपि तद्भावानुकूलकमाधुर्यविशिष्टसख्यभावं प्रार्थयन्तीत्यर्थः । अत एव 'सखे दर्शय संनिधि'मित्येव प्रार्थयन्तीति भावः । अथवा । वयं तु ते प्रियाः, अस्मद्रक्षणं तु त्वया कर्तव्यमेव, नो चेन्नाथत्वमेव न संभवतीति तथैव संपादयेति प्रार्थना । अतो-उस्मदंगीकारार्थमेव व्रज एवाविर्भूत इति प्रयोजनवशात् सखारूपेणास्मान्पालयतीत्यर्थः । किञ्च। यदि चेत् पाठनं न करिष्यसि तदास्माकं प्राणा अपि स्थिरा न भविष्यन्तीति त्वदव-तारप्रयोजनं व्यर्थमेव भविष्यतीत्येतावत्सर्वं विचार्यैव करणीयमित्यर्थः । तथा सति 'वीर यो-षितां सस्व उदेयिवान्सात्वतां कुल' इत्याद्युक्तयस्तथैवार्थं चोतयन्तीति भावः । यद्वा । स्वस्य साक्षात्स्वरूपात्मकत्वेन समानशीलव्यसमत्वेन च तादशीनां प्रार्थनादिकं संवीक्ष्य स्वयमपि तादशमाधुर्यविशिष्टसख्यं प्रार्थयन्ति इति भावः । एवं धर्मविशिष्टमाधुर्यं निरूप्य धर्मिवि-शिष्टमाधुर्यं निरूपयन्ति मधुराधिपतेरिक्छं मधुरमिति । लीलानां धर्मात्मकत्वात्त-दात्मकाः सत्यस्तदानन्दानुभवं कृत्वा ताभिरेव भगवत्स्फूर्तिर्जायत इति निश्चित्य तास्ता माधुर्यरूपेणैवानुभूय यत्रैतादृशं माधुर्य यस्य तस्य मधुराधिपतेर्यदिखलं लीलाचरित्रावयवा-दिकं तत्सर्वं मधुरमेव भावयन्तीति भावः । आचार्या अपि तादृशानुकरणककृतिमन्त्वेन विश्र-योगदशायां तथैव विभावयन्तीत्यर्थः !

एवं पुनः प्रियाः सर्वा मिलिखा यमुनातटे । भगवद्गीतमाश्रित्य तदेवाद्यानुवर्णयन् ॥१॥ तथैव श्रीमदाचार्या विष्रयोगनिरूपणात् । तत्पुष्टीकरणाचात्र तत्स्वयं चानुवर्णयन् ॥२॥

### गीतं मधुरं पीतं मधुरं सुक्तं मधुरं सुप्तं मधुरम्। रूपं मधुरं तिलकं मधुरं मधुराधिपतेरिकलं मधुरम् ॥ ४॥

गीतं मधुरमिति । गीतादि कामरसोद्योधकं, तच स्त्रीणां विशेषत इति कामभाव-वतीनां तु ततोधिकं तदुद्दोधकं भवतीत्यर्थः । तथा सति खयमपि गानं कुर्वन्त्यः परस्परं माधुर्यरसात्मकं वेणुकूजितगानं प्रार्थयन्तीति भावः । अत एव 'निशम्य गीतं तदनंगवर्धन'-मित्याद्युक्तम् । अथवा । गानं तु भगवत्कृतमेवेति तत्कर्तृकस्वरूपस्फूर्तौ तदालंबनविभाव-त्वेन कामभावत्वेन च भगवन्तमेव प्रार्थयन्तीति भावः। अत एव 'गायन्तं स्त्रियः कामयन्त' इति श्रुतेः । यद्वा । सायमागमनसमयेपि खामिन्यो व्रजाद्वहिरेवागत्य तत्र्रतीक्षां कुर्वन्त्य-स्तिष्ठन्तीति यदा पुनर्दूरत एव यथा यथा वेणुकूजितगीतं शृण्वन्त्यस्तथा तथोहुद्धशृंगार-रसात्मकस्वरूपनिरीक्षणार्थं निकट एव समागच्छन्तीत्यर्थः । तदा भगवानपि तद्भावात्मक-खरूपिन्रीक्षणार्थत्वेन तत्तन्मनोरथानुकूलकनृत्यं कुर्वन् गोपैः सह सांकेतिकं सर्वमेव सूचनार्थं तथा गीतं श्रावयतीत्यर्थः । तथा सित गीतकर्नृकसर्वव्यापारेणैव तादशीनां फला-नुभूतिर्भवतीति भावः । अथवा । स्वस्य तदारमकस्वात्तदनुभवयोग्यतासंपन्नत्वेन मध्यस्थ-तया तदनुगुणकार्यकर्तृत्वेन च प्रतिक्षणं तत्त्वहीलायां माधुर्यविशिष्टगीतं प्रार्थयन्तीति भावः। एवं गीतमाधुर्यं निरूप्य पीतमाधुर्यं निरूपयन्ति पीतं मधुरमिति । भगवतः पानं हि तत् । गोष्ठ एव स्वयं स्थितः सन् गोपवेषदुग्धादि दोहनं कारयित्वा गोचारणात्पूर्वमेव तान्पाययित्वा खयमपि पीत्वा पश्चाद्वनगमादिकं करोतीत्यर्थः । किञ्च, ये तृणादिकं न भक्षयन्ति, सर्वथा तदाधारत्वेनैव स्थिता भवन्तीति तान्वत्सानपि स्वहस्तेनैव पयः पाय-यतीत्यर्थः । तथा सति बाल्यानुकृतिमत्त्वेन भगवता यत्कृतं दुग्धपानादिकं तदेव प्रार्थ-यन्तीति भावः । अथवा । संकेतस्थले स्वामिनीभिः सह विहारादिकं कुर्वन् तादशोद्धद्धरसा-त्मकत्वेन परस्परकटाक्षाद्यवलोकनेनोत्कटरसपानं करोतीत्पर्थः । तेनेदानीं भगवद्वचितरेकेण स्थातुमशक्यत्वात्तदेव माधुर्यविशिष्टपानं भावयन्तीति भावः। अत एव 'त्वद्धरमधुरमधूनि पि-चन्तं दृश्यसे पुरतो गतागत'मित्यादि जयदेवोक्तिरपि । अथवा । खस्य तदास्यरूपत्वेन तदाधार-त्वात्तत्त्व्वीलोपयोगितन्माधुर्यादिकं तत्सामयिकं प्रार्थयन्तीति भावः। एवं पीतमाधुर्यं निरूप्य भुक्तमाधुर्यं निरूपयन्ति भुक्तं मधुरमिति । भगवान् पृष्टिमार्गीयपदार्थानां भोगकरणार्थ-मेव प्रकटीभूतस्तस्माद्वाललीलायां ऋीडाव्याजेन स्वामिनीनां गृहे गत्वा ताद्दरभावपर-वशत्वेन तदाज्ञापूर्वकं यथा भवति तथा शिक्यिक्षितानां पदार्थानां भोगं करोतीत्यर्थः। अन्यथा तदंगीकारं विना तेषां साफल्यमेव नास्तीति तास्तथैव प्रार्थयन्तीति भावः । अत एव 'अस्मदीयपदार्थानां मोगः कार्यस्तथैव ही'ति सर्वथा प्रपत्तिभावपूर्वकं निरूपितमि-त्यर्थः । अथवा । यज्ञपत्नीनां फलदानार्थमेव तत्र गत्वाग्रे बालकान् संप्रेष्य याचनरूपत्वेन तद्भावात्मकं तत्रत्यं सर्वमंगीकरोतीत्यर्थः । तत्रापि मुख्यायास्तदपेक्षयोत्कृष्टत्वेन साक्षादंग-

संगत्वेन च तत्समर्पितभोजनादिकं मगवान्युष्टिमार्गरीत्वैवांगीकरोतीत्वर्थः । तथा सति सर्वात्मभाववतीनां तदुन्छिष्टोपभोगित्वेनैव जीवनसंभावना नान्ययैतद्भिप्रायं ज्ञात्वा तास्त-थैव प्रार्थयन्तीति मावः । यद्वा । श्रीगोवर्धनसान्वादिषु स्थित्वा गोपबालैः सह कीडां कुर्वन् तत्प्रतीक्षापूर्वकं यथा भवति तथा मात्रा प्रेषितसख्यानीतमोजनादिकं तद्भावाधीन-खेन सर्वान् भोजयित्वा रामेण सह स्वयमपि भोजनं करोतीत्यर्थः । किन्च । महेन्द्रयाग-निराकरणत्वेन निजानां निरोधकरणार्थमेव स्वाज्ञया नन्दादीन्त्रबोध्यानेकविधान्पाकान्कार-यित्वा खयं तद्रपीमूत्वा तत्समर्पितं सर्वे भुनक्तीत्यर्थः । तेन सर्वात्मभाववत्यस्तास्तादश-रसात्मकस्बरूपानुभवकरणत्वेन तत्त्वक्षीलात्मकमाधुर्यविशिष्टभुक्तं भोजनमिति प्रार्थयन्तीति भावः । अथवा । खस्य तदास्यरूपत्वात्तद्भोकृत्वं स्वस्मिन्नेव प्रतिफलतीति विप्रयोगातु-भवकरणत्वेन पूर्वानुभूतभुक्तं स्वयमपि भावयन्तीति भावः । अत एव 'श्रीकृष्णासं यज्ञभो-क्ते'ति सर्वोत्तमे नामद्वयमुक्तम् । एवं भुक्तमाधुर्यं निरूप्य सुप्तमाधुर्यं निरूपयन्ति मधुरमिति । यशोदोरसंगठाठितस्य भगवतस्तद्धस्तलालनेनैव सर्वदा शयनमुचितं, तत्रापि स्तनपानदानापेक्षितत्वात्तद्यतिरेकेण शयनादिकं न करोतीत्वर्थः । अत एव 'तमंकमारूढ-मपाययत् स्तन'मित्याद्यक्तम् । अथवा । प्रातरारभ्य सायमागमनपर्यतं गोचारणादिकं कृत्वा तत्तिहीराविहारजनितश्रमनिराकरणार्थं स्वामिनीनां भवन एव गत्वा तादृशभावात्मकत्वेन तल्लालनपूर्वकं शयनं करोतीत्यर्थः । तथा सति तासां दिवाविरहिषक्रमानसानां भगवचर-णारविंदसंबंधेनैव तापशान्तिनीन्यथेति तास्तथैव शयनं प्रार्थयन्तीति मावः । यद्वा ।वन एव विहारादिकं कुर्वन् बालान्प्रति तथैवोक्तवान् , गोचारणादिकं भवद्भिरेव कर्तव्यं, भया तु श्रम-वशात् कुंजान्तरे यत्किंचित् विश्राममात्रं कियत इति तदन्ज्ञया तेपि तथैव कुर्वन्तीत्यर्थः । ततः संकेतश्वले खानुगुणत्वेनैव ता अपि समागच्छन्तीति तत्कृतभावपूर्वककटाक्षावलोकना-दिभिः सर्वीगजनितश्रमं निवार्य भगवान् शयनं करोतीत्यर्थः । तथा च सति तालवृत्तादिकं कुर्वेत्यः स्वाभिलिषतमनोरथादिकं यथा भवति तथा तल्लीलानुस्मरणवद्यात्तद्भावयन्तीति भावः। अथवा। प्रातरेव किंचिदुन्मीठदुन्नतभूभंगकटाक्षावलोकनादिना खामिनीनामथ च तथाभाववतीनामतीवसुखजनकत्वात्तत्तद्रसानुभवकत्वेन तदेव प्रार्थयन्तीति भावः । तेन ताद्युन्मी छितनयनन छिनदर्शनन्य तिरेकेण तासां जीवनासंभवात् नेष्टापत्तिरिति भावः । यद्वा । खस्य साक्षाद्रसात्मकसन्नियोगशिष्टत्वेन तत्र सातुभवकत्वेन वाधुना विप्रयोगदशा-पन्नत्वेन पूर्वानुभूतं स्मारंस्मारं तथैव प्रार्थयन्तीति भावः। एवं सुप्तमाधुर्यं निरूप्य रूपमाधुर्यं निरूपयन्ति रूपं मधुरमिति । भगवतो रूपं रसात्मकं, 'रसघन' इति श्रुतेः । तत्रापि तत्तद्रसानुभवकर्तृत्वेन खयं तत्तद्र्यो भवतीति 'रंगं गतः साम्रज' इत्यत्र तथैव निरूपणात् । तथा सित स्वयं शृंगाररस एव स्थितः सन् तेषु तेषु तत्तद्रसातुभवं कारयतीति भावः । अत एव 'गोप्यः कामा'दिलाद्यक्तम् । अथवा। शृंगारो हि द्विविधः, संयोगविश्रयोगाभ्याम्, रस-

शास्त्रे तथैव निरूपणात् । तथा सत्यानंदमात्रकरपादमुखोदरादिमत्त्वेनोभयरसात्मको भगवान् प्रतिपाद्यते । किंच । त्रजसीमंतिनीनां उद्घद्धशृंगाररसात्मकस्वरूपेणैवानंदानुभवं प्रयच्छती-त्यर्थः । अत एव 'रसो वै सः रसं ह्येवायं लब्ध्वाऽनन्दी भवती'ति श्रुतेस्तथैवोक्तत्वात् । अथवा । भगवान् शृंगारोद्धुद्धदशायां तदधीनत्वाञ्चत्यादिकरणत्वेन भक्तानां रसोद्दीपनं कुर्वन् अधरिश्वतवेशुकूजनं करोतीत्यर्थः । तथा सित व्रजदेवीनां भावपूरणार्थमेव ताद्ग्-रसानुभवजनकरवेन त्रिभंगललितरूपः खयमेव भवतीति भावः । एता अपि तादृक्खरूपदर्श-नापेक्षायां विरहदशापन्नत्वेन सर्वथा जीवनसंभावनारहितत्वेन च माधुर्यविशिष्टत्रिभंगललित-रूपं प्रार्थयन्तीति भावः । अत एव 'दर्शनीयतिलको वनमाले'त्यत्र तथैव निरूपितमाचार्यैः । यद्वा, रासलीलायां भक्तकंठावलंबितनृत्यकरणत्वेन रसात्मकस्वरूपनिरूपणत्वात्तादशीनां भावपूरणार्थं प्रमुस्तथैव करोतीत्यर्थः । तथा सत्येतासां तादशमण्डलानुकरणकनृत्यकर्तृत्वेना-धुनापि साधनासाध्यत्वेन ताश्च मुहुर्मुहुर्माधुर्यात्मकं तद्रप्रमेव मावयन्तीति मावः । अत एव 'तासां मध्ये द्वयोर्द्वयो'रित्युक्तम् । अथवा । स्वस्य सर्वदा सन्नियोगशिष्ठत्वेन निरूपणत्वात् भगवत्सहकीडाकरणत्वेनाधुना ताद्दग्भाववतीभिः सह वित्रयोगरसानुभवार्थे स्वयमपि तथा प्रार्थनं कुर्वन्तीति भावः । एवं रूपमाधुर्ये निरूप्य तिलकमाधुर्य निरूपयन्ति तिस्वकं मधुरमिति। भगवतो बाललीलायां मातृचरणादिभिलीलनवशान्नेत्राञ्जनं कृत्वा भाग्यविशाले भाले रक्षार्थं वात्सल्यानुपूर्वकं यथा भवति तथा गोरोचनेन तिलकं क्रियत इत्यर्थः । तथा सति दर्शनोत्कण्ठितबुद्धीनां तेन विना प्राणधारणं न संभवतीति तास्तयैव प्रार्थयन्तीति भावः । यद्वा । बाललीलायां भगवतः शृंगारादिकं तु गोपीजनैः क्रियत इति स्थलान्तरे नीत्वा स्वामिनीसाहित्येनैव यथा तथा भवति नान्यथेत्यर्थः । तस्माद्वस्त्रालंकारभू-षितकरणानन्तरं खामिनीभिरेव भावपूर्वककटाक्षावलोकनं यथा भवति तथा नवकुंकुमेन कस्त्रिकया वा मकरपत्रिकातिलकं कियत इति भावः। एतासामपि तद्भावाधीनकृतिमत्त्वात् तादशकृतिव्यतिरेकेण जीवनं व्यर्थमिति ज्ञात्वा तास्तथैव प्रार्थयन्तीति भावः । अथवा । स्वस्य भगवदात्मकत्वेन तद्भावारमकत्वेन च तादृश्रठीठोपयोगित्वात्तत्सामयिकं सर्वं स्मृत्वेव तादशीभिः सह मनसि भावयन्तीति भावः । एवं धर्मविशिष्टमाधुर्यं निरूप्य धर्मिविशिष्ट-माधुर्यं निरूपयन्ति मधुराधिपतेरिक्तं मधुरमिति । यत्र धर्माणां माधुर्यमीदग् भावपूर्वकं निरूपितम्, तत्र धर्मिमाधुर्ये किं वाच्यमिति कैमुतिकन्यायः प्रदर्शित इत्यर्थः । एतदेव सर्व मनिस धृत्वा मधुराधिपतेरिखलं मधुरिमत्येवोक्तं श्रीमदाचार्यैः ।

एवं खांतःस्थितं भावं ताः पुष्टं कर्तुमुद्यताः । तास्ता ठीठाः त्रकुर्वन्त्यः पुनर्गानं मुखे जाः १ तथैव श्रीमदाचार्यास्तं पुष्टं कर्तुमुद्यताः । पुनः खांतर्गतं भावं भगवद्भावसंश्रिताः ॥ २ ॥

करणं मधुरं हरणं मधुरं तरणं मधुरं रमणं मधुरम् । विमतं मधुरं क्रिमतं मधुरं मधुराधिपतेरिक्टं मधुरम् ॥ ५॥

करणं मधुरमिति । यदि भगवानेव तासां हृदि खयमेव तिष्ठन् बाह्यतिरी-थानाकृतिकरणत्वेन लीलात्मकस्वरूपानन्ददानं न प्रयच्छेत्तदा ताभिः संयोगरस एवा-तुभूतो भवति, न तु विश्रयोगः, तदपेक्षया विना सोपि न पुष्टो भवतीत्यर्थः । तेनैतासां पूर्व संयोगरसातुभवं कारियत्वैतत्स्वरूपानभिज्ञत्वेन पश्चात् तत्पृष्टीकरणार्थं तिरोधान-लीलया विश्रयोगरसानुभवं कारियत्वापि पुनः संयोगरसाभिनिवेशे खयं तथा करोतीति भावः । अथवा । पुनराविर्भूय रासलीलाकरणत्वेन तासां तांद्रग्भावसंपादकत्वादलौकिक-कामप्राकट्येन कामरूपः स्वयमेवाविर्भवतीत्यर्थः। अन्यथा गानप्रठापादिराहित्येन रोदन-प्राप्तानां जीवनसंभावनया तत्संभावनैव नास्तीति भावः । यद्वा । तास्वभिमानादिदोष-करणं तु भगवतैव कृतमिति, परन्तु दासधर्मत्वात्तास्तु स्वापराधमेव मन्यन्ते, न तु भग्रवत्कृतं, तथापि भगवत्कृतमेवेत्यर्थः । किञ्च । दैन्यानुकरणत्वेन साधनासाध्यत्वात् रोदनमेव तास्रां निरीक्ष्य स्वयमतिदयाछत्वेन संतुष्टः सन् तत्पूर्वोक्तदोषं स्वयं निवार्थ पक्षाचन्मध्य एवाविर्भावं करोतीति तदपि तत्कृतमेवेत्पर्थः । तथा सत्येतासां दैन्यभाव-साधनत्वेनैव साक्षात्स्वरूपसम्बन्धानुभवो भवतीति, नान्ययेति भावः। अत एव 'भक्तानां दैन्यमेवैकं हरितोषणसाधन'मित्युक्तमाचार्यवर्यैः । अथवा । खस्य साक्षाद्भगवत्खरू-पात्मकत्वेन सर्वदा तद्रसपूर्णत्वेन च खस्मिन्विप्रयोगरसपोषणार्थमेव तदनुकरणत्वेन दैन्यं यथा भवति तथा करणविशिष्टमाधुर्य प्रार्थयन्तीति भावः । एवं करणमाधुर्यं निरूप्य इरणमाधुर्यं निरूपयन्ति हरणं मधुरमिति । कुमारीणां वरदानप्रस्तावे जलकीडादि-दोषनिवारणार्थमन्यभजननिवारकत्वेन स्वांगीकारपूर्वकशुद्धभावोत्पादनार्थं तासां वासांसि गृहीत्वा सत्वरमेव खयं नीप आरुध तथोक्तवान्, यदि भवत्यो दास्यश्चेत्तदा मदुक्त-मेव करणीयं, अन्यथा तु न दास्य एव । तत्रापि जलाह्रहिरागत्य नमनपूर्वकं यथा भवति तथा यदि याचनं करिष्यथ तदाहमपि भवतीनां शुद्धमावं दृष्ट्वा दास्यामीत्यर्थः । तथा सति लैकिकानुरोधं परित्यज्य भगवदाज्ञाकरणत्वेन तास्तथैव कुर्वन्तीति भावः। तादशानुकरणकञ्चतिमत्त्वेन तलीलावलोकनत्वेन च तादग्मावसंपादनार्थं विरहदशायां वस्ना-नतुसंधानादेता अपि तथा प्रार्थयन्तीति भावः । यद्वा । भगवतो गुणाः षड् व्यामोहका अपि सन्ति, तैरेव मनोहरणादिकं कृत्वा तत्र स्थित एव व्यामोहकरूपो भवतीत्यर्थः । तथा सति मनःक्षोभजनकर्वेन जीवनासंभावनत्वेन च तत्कृतप्रार्थनायां तथैव निरूपणादिति भावः । अत एव 'प्रणतकामदं पद्मजार्चित'मिलाद्युक्तम् । अथवा । खामिनीनां मानद्शा-यामपि तद्विना स्थातुं न शक्यत इति तन्निराकरणार्थमेव तादृशकटाक्षावलोकनादिभिस्त-द्धरणं करोतीत्पर्थः । ताद्यश्रंगारात्मकस्वरूपावलोकनत्वेन ता अपि मानादिकं त्यजन्तीति भावः । अत एव 'दृशि तु मदमानिनीमानहरण'मित्युक्तम् । अथवा, खस्य रसात्मकभगव-त्स्वरूपसन्नियोगशिष्टत्वेन तत्तत्कार्यदर्शनानुकरणत्वेन च विरहानुभवकरणार्थं तादशीनां

भावं मनिस धृत्वा तथैव प्रार्थयन्तीति भावः । एवं हरणमाधुर्यं निरूप्य तरणमाधुर्यं निरू-पयन्ति तरणं मधुरमिति । भगवान् भक्तानां ब्रह्मानन्दानुभवकरणार्थं वैकुण्ठदर्शनार्थं च पूर्व तथैव तेषां मज्जनं करोतीति । पुनः खभजनानन्दप्रापणार्थमेव ठीठासमुद्रे निमज्य स्बेच्छया पुनस्तत्क्रीडाकरणार्थं तान् तारयतीत्यर्थः । तथा सति विप्रयोगळीलामृतसमुद्रमजन-स्वेन भगवतस्तारकरूपत्वात्तास्तथैव प्रार्थयन्तीति भावः । अथवा । दृ प्रवनतरणयोरिति धातो-क्रमयार्थकत्वात्संयोगविप्रयोगरसानुभवकर्तृत्वेन तादृश्रठीठामृतसमुद्रे पुनः पुनस्तन्मजनो-नमञ्जनादिकं करोतीत्यर्थः । किंच । स्वयमपि तदधीनत्वादाधाराधेयभाववत्त्वाञ्चानन्तशक्ति-मत्त्वेन तथैव करोतीत्यर्थः । अत एव प्रभुभिः तथैवोक्तं श्रीमद्रोकुलाष्टके 'श्रीमद्रोकुलतारक' इति । क्रीडास्थानत्वात्तथैवोचितमिति भावः । अथवा । श्रीयमुनायां स्थितः सन् जलदो-षात्मकमुरदूरीकरणत्वेन भक्तानां खस्यापि वा प्रतिबन्धनिराकरणत्वेन च तत्संबंधसंपादक-त्वात्स्वयं तरित ता अपि तारयतीत्यर्थः । तथा सति मजनसमयानुकूलव्यापारकृतिमस्वेन भगवति निश्चयत्वात्तरणविशिष्टमाधुर्ये प्रार्थयन्तीति भावः । अत एव 'यमुनानःविको गोपीपारावा-रकृतोद्यमं इत्युक्तम् । अथवा । स्वस्य साक्षात्तत्स्वरूपात्मकत्वात्तत्त्वश्रीठामृतसमुद्रमजनोन्म-**छनेन विप्रयोगरसानुभवं कुर्वन्तः श्रीमदाचार्यवर्यास्तदनुकरणत्वेन** तथैव मनसि विभाव-यन्तीति भावः । एवं तरणमाधुर्यं निरूप्य रमणमाधुर्यं निरूपयन्ति रमणं मधुरमिति । भगवान् गोचारणादिकीडाकरणार्थं गोपबालैः समानवयस्कैः सह लीलापरवशत्वेन अत्यहं वनगमनं करोतीत्यर्थः । तत्रापि सखामंडलीकरणत्वेन बाल्यरसानुभवं कर्तुं तत्तचरितानुसारेण तैः साकं रमणं करोतीति तत्तल्लीलास्मरणत्वेन वित्रयोगं कालक्षेपार्थं ता अपि माधुर्यविश्वि-ष्ट्रमणं प्रार्थयन्तीति भावः । अथवा । श्रीगोवर्धनसान्वादिषु स्थितः सन् भोजनानुकूठवा-ल्यचरितानुकरणत्वेन तथा भोजनादिकं करोतीत्यर्थः । तथां सति केषाञ्चित् भोजनं दत्तं केषाञ्चित् वाक्यमात्रेणैव केषाञ्चिद्धक्तभांडादिकं तथा रमणं करोतीति भावः । यद्वा भगवतः स्वामिनीभावात्मकत्वान्निकुंजगह्नरांतरेषु तादशविहारकत्रीभिः सह तत्तद्भोगकरणार्थं रमणा-दिकं करोतीत्यर्थः । तास्तादृग्विलाससंपत्ताविष भावात्मकत्वात्तथैव भगवन्तं प्रार्थयन्तीति भावः । अथवा । रासलीलाकरणत्वेन यावतीर्गोपिर्वजयोषितस्तावंतमात्मानं कृत्वा तासां साक्षात्स्वरूपानन्ददानार्थं ताभिः सह रमणं करोतीत्यर्थः । तथा सति भगवद्भावात्मिकाः सत्यः शक्तिविशिष्टरमणं प्रार्थयन्तीति भावः। अत एव 'एकाकी न रमते स द्वितीयमैच्छ'दिति श्रुतेः। अथवा । खस्य सन्नियोगशिष्टत्वेन यावंतो भगवद्धर्मास्तावन्त एवात्रापि स्थिताः सन्तीति तासु तद्धर्मान् ख्यापयन्तस्तादृशीनां जीवनसंपादकत्वेन परस्परं मिलित्वा रमणमाधुर्यं भावयन्ती-ति भावः । एवं रमणमाधुर्यं निरूप्य विमतमाधुर्यं निरूपयन्ति विभिन्नं मधुरमिति । भगवतो भावात्मकत्वात्तदीक्षणादीनि तथैव सन्तीति ऋडासक्तत्वेन प्रत्यंगेषु रात्रिजागरज-नितविलाससूचकत्वात् भक्तानामतिसंतोषदायकत्वेन भावोद्रारिणीदृष्टिपातत्वाद्रमितं तथैव

भातीत्यर्थः । तथा सति ताद्दर्शनाभिलाषपूरितविष्रहत्वेन तेन विना स्थातुं न शक्कवन्तीति जीवनसंपादनार्थमेव तदेव प्रार्थयन्तीति भावः। अथवा। भगवतः शृंगारोहुद्धरसात्म-कस्बरूपत्वेन स्वामिनीभावाधीनकृतिकरणत्वात्सर्वदा तद्भानात्मको भूत्वा तद्विलासादीन् मक्तानामनुभावयतीत्पर्थः । अत एव केशप्रसाधनत्वे तथैव निरूपितमाचार्यवर्थैः । तथा सति भावरूपेण यत्कृतं भगवता तद्वमितं, तत्प्रार्थयन्तीति भावः। यद्वा । स्वामिनीनां स्वान्तर्गतभा-वज्ञापनार्थं वेणुकूजनादिकं कुर्वन् तत्रैव भावपूरकत्वेन तासां भावोच्छलनादिकं सर्व ज्ञापय-तीत्यर्थः । तेनैतद्भाववतीनां जीवनसंभावनारहितानां भगवन्मुखोद्भतामृतस्रावि वेणुश्रवणं तथैव भवतीति भावः। अथवा । स्वस्य साक्षाद्भगवदास्यरूपत्वेन सर्वदा तद्वपभोगित्वेन चांतर्निष्ठभाव बहिः प्रकटीकरणार्थं तथैव भावयन्तीति भावः । एवं विमतमाधुर्यं निरूप्य शमितमाधुर्यं निरूपयन्ति शमितं मधुरमिति । भगवान् कीडां करोतीत्यर्थः । अन्यथा महदुपद्रवसहितं दुष्टदैत्यादिनिवारणं कथं स्यादिति भावः। अथवा। शमु उपशम इति धाताबुपदेशकाल एवोपसर्गस्य पतितत्वात्तेन भक्तवात्सल्यानुग्राहकधर्मवत्त्वेन पूतनादीनां श्वमनं करोतीत्यर्थः । अत एव 'गोप्यस्तूर्णं समभ्येत्य जगृहुर्जातसंभ्रमा' इति श्रीशुकैरुक्तम् । तथा सति पूर्वोक्तानुस्मरणकृतिमत्त्वेनाधुनापि तास्तद्वदेव रक्षार्थं द्रष्टुकामाः शमनं प्रार्थयन्तीति भावः। अथवा। कर्तुमकर्तुमन्यथाकर्तुं समर्थत्वेन पूर्वं खरूपानन्ददानं कृत्वा पश्चात तदकर्तुं विप्रयोगं विधाय पुनरन्यथाकर्तृत्वेन दैन्यप्रादुर्भावानन्तरं तासां यथा पूर्ववत् करोतीत्यर्थः । तेन खस्यैव सर्वकरृत्वेनैतासां जीवनसंपादकत्वात्तन्निराकरणं न युक्तमिति भावः । अत एव 'साक्षान्मन्मथमन्मथ' इत्युक्तम् । अथवा । खस्य साक्षाद्रसात्मकसन्नियोग-शिष्टत्वेनोभयरसानुभवकरणार्थं तादशीभिः सह शमनविशिष्टमाधुर्यं प्रार्थयन्तीति भावोपि सुचितः । एवं धर्मविशिष्टमाधुर्यं निरूप्य धर्मिविशिष्टमाधुर्यं निरूपयन्ति मधुराधिप-तेरिखलं मधुरमिति । यत्र भक्तानां विप्रयोगदशापन्नत्वेन लीलायां मधुरत्वसैव प्रतीतिस्तत्र साक्षात्स्वरूपानन्दानुभवे का वार्तेति संशयनिसकरणपूर्वकज्ञापनार्थं मधुरा या भगवहीलास्तासां योऽधिपो भगवान् षड्गुणैश्र्यसंपन्नः सर्वकरणसमर्थः फलदाता तस्य यत्सर्वं निरूपितं तन्मधुरमेवेत्यर्थः । अखिलमित्यव्ययेनाविकृतत्वं निरूपितम् । एवं पुलिनमागत्य कालिन्धाः तस्य भावनाः । स्तुर्ति चकुरुदारां च स्वप्रियालापपूर्विकाम् १ तथैव श्रीमदाचार्या भावनां भावपूर्विकाम् । यमुनासहितां चकुर्महतीं स्तुतिमुत्तमाम् ॥२॥

गुञ्जा मधुरा माला मधुरा यसुना मधुरा वीची मधुरा। सलिलं मधुरं कमलं मधुरं मधुराधिपतेरखिलं मधुरम्॥ ६॥

गुञ्जा मधुरेति । भगवाम् रसात्मकः शृंगारात्मा गोचारणादिकीडाकरणार्थं शिरसि मयूरमुकुटं कंठे गुष्ठां कटितटे सुवर्णमेखलामंसे पीतवस्त्रं विभर्ति । ततस्त्रऋषणयुक्तसौं-दर्यावलोकनत्वेन किंचित्स्वास्थ्यकरणत्वादेतास्त्रथैव प्रार्थयन्तीति भावः । अत एव

'गुञ्जावतंसपरिपिच्छलसन्मुखाये'ति ब्रह्मणोक्तम् । अथवा । भगवतः स्वामिनीभावात्म-कत्वात् गुञ्जादिधारणं तु युक्तमेवेति वने विहारादिकं कुर्वन् तत्स्मरणकर्तृत्वेन तद्वा-तिरेकेण स्थातुमशक्यत्वाद्यर्त्किचिरस्थैर्यकरणार्थं तदंगीकृतत्वेन स्वयमपि धारणं करोती-त्यर्थः । तथा सति गुंजाया वनस्थितत्वात्तदर्शनेन तत्स्मृतिजननात् भावपूर्वकार्छिग-नकरणत्वेन तां द्धातीति भावः । अथवा । खामिनीनां वनगमनाभावादेतस्या वनश्यि-तत्वाच ताभिः कथं ग्रहीतुं शक्येति तासामतीव तुष्टिकरणार्थं, तदर्थं वा स्वयमेव धारयतीत्यर्थः । तेन यावद् दर्शनादिकं न भवति तावदेव खयं धीयते पश्चात्साक्षात्ख-रूपमिलनानन्तरं तु पूर्णांगीकरणत्वेनैव ता एव धारयन्तीति भावः । अथवा । खस्य सन्नियोगशिष्टत्वेनोभयसम्बन्धित्वादत्र ता गृहीत्वा स्वयमेव तत्र गत्वा तत्पुरत एव हस्ते संस्थाप्य प्रार्थनापूर्वकं यथा भवति तथांगीकारयन्तीति पूर्वावस्थानिरूपकत्वेनैवा-धुना पुनस्तदनुभवकरणार्थं ताद्दशीभिः सद्द गुंजामाधुर्यं प्रार्थयन्तीति भावः । एवं गुंजामा-धुर्यं निरूप्य मालामाधुर्यं निरूपयन्ति माला मधुरेति । माला वैजयन्ती सर्वजयप्रकाशि-का कीर्तिमयी च सर्वदोहु द्वशृंगाररसार्थमेवाच्छादकत्वेन तां विभावयन्तीत्यर्थः । नो चेद्र-सोच्छिलितत्वात्सर्वा एव विमोहिता भवेयुः, तर्हि किमपि कार्य स्वतः परतो न भविष्यतीत्या-शंक्य तासां फलानुभवकरणार्थं सर्वसाधिकां तां दधातीत्यर्थः । तथा सति सन्मुखस्थितस्व-रूपावलोकनकटाश्चादिपूरितत्वेन खानुभूतरसानन्दानुभवं सर्वाः प्रतिक्षणं कुर्वन्तीति भावः । अत एव तादशोद्धद्धशृंगाररसात्मकखरूपप्राकट्यो वनवैजयन्ती च माठां विभ्रदित्युक्तम् । अथवा । माठा वनमाठा, नानाप्रकाराणि पुष्पाणि यस्यामिति ताद्द्यशृंगाररसोद्घोधनाय पुष्पाणां रसोद्दीपकत्वात्तरप्रकारिकां दधातीत्यर्थः । यद्वा । वनमालाया द्विरूपत्वात् पादा्व-लंबिता माला वनमाला प्रकीर्तितेति मालेत्युपलक्षणमात्रं, किंतु कंठामरणमारभ्य यावंतो मुक्ता-हारास्तावंत एव सर्वान् धृत्वा पश्चात्तद्धो माठामेतां धारितवानित्यर्थः । तथा सति सर्वाठं-कारमूषितत्वेनापि वनगतशोभाया आवश्यकत्वात्कामोद्दीपनार्थं तादृशभाववत्यो माधुर्यवि-शिष्टमालां प्रार्थयन्तीति भावः। अत एव 'मुक्ताहारोलसद्वक्ष' इति । अथवा। स्वस्य साक्षा-द्भगवन्मुखारविन्दत्वेन तदात्मकत्वाद्विप्रयोगदशापन्नत्वेन तद्विना स्थातुं अशक्यत्वाच तत्तत्सामयिकं सर्व स्मृत्वा तादृशभाववतीभिः सह तथैव विभावयन्तीति भावः। एवं मालामाधुर्यं निरूप्य यमुनामाधुर्यं निरूपयन्ति यमुना मधुरेति । श्रीयमुनाया भग-वत्समानधर्मत्वाद्यथा भगवां ही ठात्मकस्तथेयमपि ठीठा सृष्टिस्थानां स्वरूपानन्ददानादिकं करोतीत्यर्थः । किंच । भगवानप्येतदधीनत्वेनैव सर्वं करोतीति खैश्वर्यादिकं तत्रैव स्थाप्य तद्वारेणैव फलं प्रयच्छतीति सन्नियोगशिष्टत्वेनैव सर्व करोतीति सन्नियोगशिष्टत्वेनैव सर्वदा तिष्ठतीत्पर्थः। अथवा । जलविहारादिकं तावदन्नैव भवतीति प्रेष्ठातुकूलकरणत्वेन तासामाकारणं स्वयमेव करोतीति भगवता स्तुतेत्यर्थः । स्वामिन्य अपि सर्वदैतदधीनस्थितिकरणत्वेन स्वानुभूत-सुखसंदर्शनादेतामेव स्तुवन्तीत्यर्थः । तथा सत्येतावद्धर्मसामर्थ्यवत्त्वमेतस्यामेव दृष्ट्वा तस्य

साधनत्वेन ताद्दक्त्रियसंगमाभिलाषवत्यस्तामेव माधुर्यविशिष्टां प्रार्थयन्तीति भावः । यद्वा । स्वामिनीनां वित्रयोगदशायामपि तादशत्रियविश्लेषपीडनादिकं वीक्ष्य कर्तुमकर्तुमन्यथाकर्तुं समर्थत्वेन तद्धर्मात्मकत्वात्साक्षात्स्वरूपानुभवं कारयतीत्पर्थः । किंच । गोचारणादिकीडां कुर्वतो भगवतः त्रियावित्रयोगभावात्मकस्य स्वया क्षणमपि तद्विना स्थातुमशक्यस्यार्ति मत्वा खपुलिन एव तत्संबंधं रचयतीत्थर्थः। तथा चैतावन्मात्रकृतिकरणत्वेन तादशोपकृति-त्वाभावात्मूर्न्छिताः सत्यो माधुर्यविशिष्टयमुनां प्रार्थयन्तीति भावः । अथवा । यमुना यम-भगिनी । यमोपि भगिनीसम्बन्धव्यतिरिक्तानां पीडयति, न तु तदीयानां, वयं तु तदंगीकृता एवेति तत्सदृशकामपीडनाद्साकं रक्षिष्यतीति विश्वासतो यमुनां प्रार्थयन्तीति भावः। कादिदोषद्रीकरणत्वेनास्माकमंगीकारं करोत्विति प्रार्थनेत्यर्थः । तथा सति सर्वकरणसमर्थत्वे जाते यदि ताद्दक्षप्रसम्बन्धं करिष्यति तदैव जीवनसंभावना, नोचेदसमञ्जसमिति भावः । अथवा । खस्य साक्षाद्भगषत्त्वरूपात्मकत्वेन समानशीलन्यसनवत्त्वेन चैतदवस्थापन्नत्वा-त्तद्वारेणैव तादशीनां मनोभिलाषपूरणार्थं स्वयमपि तथा प्रार्थयन्तीति भावः । एवं यमुनामा-धुर्य निरूप्य वीचीमाधुर्य निरूपयन्ति वीची मधुरेति । वीचीति जात्येकवचनामिप्रायेण, किन्तु तरंगा बहुव एवाऽसंख्याताः, तेषां शोभादिकरणत्वेन शीतलत्वादिधर्मदायकत्वेना-प्यायकत्वाद् भगवदुपयोगिन एव भवन्तीत्यर्थः । तथा सति कीडोपयोगित्वात्तापनिवा-रकत्वादिधर्मवत्वेन स्वमतविप्रयोगदुःखनिवारणार्थं तास्तथैव प्राथयन्तीति भावः । अथवा । तरंगाणां भुजनिरूपकरवेनैव सर्वीपकरणत्वं, नहि कोपि हस्तव्यतिरेकेण किमपि कार्य कर्तुं शक्कोति, तस्मास्पुलिनस्यवालुकासमीचीनकरणादिकं तु तरलतरंगप्रसारणेनैव भवति, नान्यथेत्यर्थः । तेनैतद्र्शनमनोरथपूरकत्वेन कामजनिततापनिवृत्तित्वान्माधुर्यविशिष्ट-तरंगान्त्रार्थयन्तीति मावः । यद्वा । पुलिनं तावत्कीडास्थलं, तत्र जरूपेक्षया सिञ्चनादिकं युक्तमेवेति, नो चेत् भगवश्वरणारविन्दानामतीवकोमलत्वाद्रमणादिकं कथं संभवतीति तैस्त-यैव कियत इत्यर्थः । तथा सति तद्वस्तुकृतन्यापारसामग्रीदर्शनात्त्रियमिलनादिकं ताव-दत्रैव भविष्यतीति तन्निकटस्थिता एव तद्रपां तां प्रार्थयन्तीति भावः । अत एव 'कृष्णाया हस्ततरलाचितकोमलवालुक'मित्यत्र तथैव निरूपितमाचार्यवर्यैः । यदा । स्वस्य साक्षाद्र-सात्मकसन्नियोगशिष्टत्वेनैतत्सजातीयत्वेनापि समानशीलव्यसनवत्त्वादिधर्भदर्शनात्त्रियप्रति-बन्धनिवारकशक्तिविशिष्टत्वेन तत्करग्रहणपूर्वकं यथा भवति तथा प्रार्थयन्तीति भावः । एवं वीचीमाधुर्यं निरूप्य सिंठलमाधुर्यं निरूपयन्ति सिलिलं मधुरमिति । यसुनासा-हिलात्सिललं तजलमेव निरूप्यते । ऋडिर्ध जलं तावदवश्यमपेक्ष्यं श्रमनिवारकत्वेनैव, पुनस्तत्संभावना नान्यथेत्यर्थः । तथा सति तादशीनां तद्रतलीलावगाहकशक्तिसत्त्वेनाश्च-नापि तत्तत्क्रीडाकरणार्थं स्मरणमात्रेणैव तापनिवारकत्वाच्चोपकृतिं ज्ञात्वा तादक् जलं प्रार्थ-

यन्तीति भावः । अथवा कुमारीणां वरदानप्रस्तावे पूर्वमन्यदेवोपासनया फरुप्रतिबन्धकत्वेन तावत्कालं व्यर्थमेव जातमिति पश्चाद्धतान्तरारम्भकत्वेन उपोषणविधिप्राप्तत्वात् देवहेलनकी-डादिदोषनिवास्कत्वेन तञ्जलमेव फलप्रतिपादकं भवतीत्यर्थः । अत एव 'कालिन्धां स्नातु-मन्वहं मित्युक्तम् । तथा सत्येतञ्जलसम्बन्धमात्रेणैवानिष्टनिवृत्तीष्टप्राप्तित्वाद् भगवद्भावस-म्पादकत्वेन तञ्चलं प्रार्थयन्तीति भावः । यद्वा । भगवान् गोचारणादिक्रीडां कुर्वन्मात्रा प्रे-षितभोजनादिकं कृत्वा पुनर्ग्रहगमनशंकाभावत्वेन तृषार्तान्वीक्ष्य यमुनाकूल एवागतस्तत्र सर्वान् जलं पाययित्वा खयमपि पश्चात्पिबतीत्यर्थः। तेन जल एव मधुररस इतिन्यायात्तत्रापि श्रीयमुनासम्बन्धित्वेन शीतलत्वसुमृष्टत्वादिगुणवज्जलं प्रार्थयन्तीति भावः । अत एव 'सुमृष्टाः शीतलाः शिवा' इत्युक्तम् । अथवा । भगवतः ऋीडाकरणत्वेन तत्रैव रसाविर्भावत्वा-त्तादृशीभिः सह रमणकर्तृत्वेन श्रमजनितखेददूरीकरणार्थं जलोत्क्षेपणादिकर्तृत्वेन विहा-रादिकं करोतीत्यर्थः । तथा सति साक्षात्स्वरूपावठोकनकटाक्षादिभावपूर्वकस्पर्शनाभिप्रायेण माधुर्यविशिष्टज्ञ प्रार्थयन्तीति भावः। यद्वा । स्वस्य भगवदास्यरूपत्वेन रसात्मकत्वात्तज्ञल-पानादिकरणत्वेनाधुना विप्रयोगरसानुभवकत्वात्कथमपि इष्टप्राप्तिसिद्धार्थं दोषनिराकरणत्वेन तादृशीभिः सह तथैव प्रार्थयन्तीति भावः । एवं सिललमाधुर्यं निरूप्य कमलमाधुर्यं निरू-पयन्ति कमलं मधुरमिति। भगवान्वनादागमनसमये गाः पुरस्कृत्य पश्चारखयमपि हस्ते कमठं भ्रामयन् नृपुरशब्दानुकरणखेन शैनैः शैनैरागच्छतीत्रर्थः । किंच । स्वामिनीमिलनानुकूलकृतिकरणत्वेन ताद्द्रभावसम्पादकत्वादत्यार्तिनिरूपकत्वेन यावद् दर्शनादिकं न भवति, तावरकोमलत्वशीतलत्वतापहारकत्वादिगुणयुक्तत्वेन स्वोपकारकृतिम-त्त्वात्कमलं धारितवानित्यर्थः । तथा सति ताद्यदर्शनापेक्षापूर्वकत्वेन तद्विना खातुमशक्यत्वा-देताः कमलविशिष्टमाधुर्यं प्राधियन्तीति भावः । अथवा । भक्तानामखिलप्रकाशानुकूलकृति-करणत्वेन तद्रसरुभ्यत्वात्सुखसेव्यत्वबोधनाय तेषां रसात्मके हृदि चक्षुषि वा स्थापितुं तद्योग्यतासूचनत्वेन चरणे कमलाभिधं चिह्नं दधातीत्यर्थः। तेन मनःर्पूवककटाक्षावलोकना-दिव्यापारसत्त्वेन चरणपंकजानुरंजकत्वाद्रसाधायकत्वेनैतास्तत्कमलं प्रार्थयन्तीति भावः । अत एव 'जीवैर्नमनातिरिक्तं कर्तु न शक्य'मिति शिक्षयानाभिस्तयैवोक्तं 'प्रणतदेहिना'मिति । यद्वा । भगवन्मुखस्यैव कमलत्वेन निरूपणत्वाचन्द्रवत्तापहारकत्वेन नेत्रद्वारेणैव लावण्यामृतपानक-रणत्वन च ताभिः तथैवोच्यत इत्यर्थः । तेन मुखांबुजदर्शनादेव तासां तापशान्तिर्नान्यथेति मरणसंभावनैव निश्रीयत इति भावः । अत एव 'जलरुहाननं चारु दर्शये'त्युक्तम् । अथवा । कमलगतकमलनिरूपकत्वेन ताद्यागविशिष्टत्वेन तद्वद्विकासित्वेन च सौरमादिगुणदायक-त्वान्नेत्रयोः कमलत्वोपमयोस्तत्सादृश्यं घटत एवेत्यर्थः । अत एव कमले कमलोत्पत्तिरिति विरोधारुंकारत्वेन भगवति तथोच्यत इत्यर्थः। यद्वा । स्वस्य साक्षाद्भगवदासरूपत्वेन मुखारविन्दरसभोकृत्वं नेत्राम्बुजे स्वादपि तैयव रसपानकरणादधुना वैसाद्दयनिरूपकत्वेन

पूर्वातुभूतं सर्व स्मृत्वा ताभिः सह तथैव भावयन्तीति भावः। एवं धर्मविशिष्टमाधुर्यं निरूप्य धर्मिविशिष्टमाधुर्यं निरूपयन्ति मधुराधिपतरिखलं मधुरमिति । यत्र यत्सम्बन्धेन लीलौपयिकपदार्थानां प्रतिक्षणं माधुर्यं नवं नवं जायत इति तद्धिष्ठातरि किमिति न, किंतु वर्तत इति काकृक्तिनिश्रयोपकमत्वाद्भगवतो मधुराधिपतेः सर्वसामग्रीस- हितस्य यदिखलं तत्सर्वं मधुरमेवेति प्रार्थना विषयीकियत इत्यर्थः।

एवं स्बद्धःखं विस्मृत्य तद्दुःखं वीक्ष्य वा पुनः । तत्कथां शुश्रुवुः सर्वाः स्वदुःखालापनाशिकाम् १ तथैव श्रीमदाचार्याः समाधाय मनः स्वयं । तथैव सहसा स्थित्वा दोर्मनस्यं त्यजन्ति वै ॥२॥

#### गोपी मधुरा छीला मधुरा युक्तं मधुरं सुक्तं मधुरम्। दृष्टं मधुरं शिष्टं मधुरं मधुराधिपतेरिखलं मधुरम्॥ ७॥

गोपी मधुरेति। कीडार्थमेव यामेकां गृहीत्वा रहस्येतद्व्यतिरिक्तास्त्यक्त्वा तदनुगु-णत्वेनैव ताद्यवनान्तरं प्राप्य तत्तत्सामग्रीसम्पादनत्वात् केशप्रसाधनादिकं कृत्वा नृत्यादिकं करोतीति भगवानेतयैवोपभुक्त इत्यर्थः । एवं सति तद्तुकरणत्वेनैव कदाचित् युष्माक-मपि तदाज्ञ्या वा जीवनसम्पादनं करिष्यतीति. तामेव प्रार्थयन्तीति भावः। अथवा। तामपि त्यक्तवा ततोऽपि वनान्तरं गत्वा स्वयमेव तिष्ठति, न तु तत्सहित इति, तर्हि तामेव दृष्ट्वा सर्वास्तत्रैव स्थिता भवन्तीति, यद्येतन्मिलनार्थं भगवानागमिष्यति तदाऽस्माकमपि दर्शनं भविष्यतीत्येतत्साहाय्यकर्तृत्वेन ता मिलनोत्साहकतया माधुर्यविशिष्टां तां प्रार्थयन्तीति तदर्थयन्तीति तदर्थमेव सर्वे कुर्वन्तीत्यर्थः । तथा सत्येतद्गत्यनुसारेणास्माकमपि गतिर्भविष्य-तीति नातः परमेनां त्यक्त्वा गन्तुं शक्नुवन्तीति सहसा प्रवृत्तिरिति मास्त्रः। यद्वा । पुलिन-श्यत्वात्पुनर्दर्शनमेतत्कृतोपकारत्वेनैव ज्ञायत इति नो चेत्पूर्वमेव क्रञ्चं न जातमिति तात्कालिकानुभवजन्यज्ञानवत्त्वेन तद्भावात्मकत्वादेवास्माकं कार्यसिद्धिर्भविष्यतीति निश्चित्य ताद्द्रगुणविशिष्टां प्रार्थयन्तीति भावः । अथवा । गुणगानादिकक्वतिकरणःवेन चैतदर्थ-मेवाविर्भूतो भगवान्, नास्मदर्थम्, नो चेत्-गुणगानं तावदस्माभिः पूर्वमेव कृतं परन्तु नाविर्भृत एव ततोऽनुमीयते, किं चित्रं यो यस्याधीनः स तु नदनुकूठं करोत्येवेत्यर्थः। तथा सति ताद्दर्शनाऽभिलाषयुक्तत्वेन तत्फलप्राप्त्यर्थं तावदेतस्या एवाश्रयकरणं युक्तमिति भावः । यद्वा । स्वस्य साक्षाद्भगवत्स्वरूपसन्नियोगशिष्टत्वेन तत्तत्कृतिकरणत्वेनाधुना विप्रयो-गरसानुभवकरणार्थं तत्तदवस्थापन्नत्वेन तादृशीभिः सह तथैव प्रार्थयन्तीति भावः । एवं गोपीमाध्र्यं निरूप्य लीलामाध्र्यं निरूपयन्ति लीला मधुरेति । जात्येकवचनाभिप्रायेण भगवतो लीला मधुरेत्येतावदुक्तम्। किन्तु ता असंख्याता एव।यत्र यथापेक्षितरूपाणि तथा निरूपणार्थं च दशविधलीलासु तासां प्रविष्टत्वादित्यर्थः । यतो भगवद्वतारा असंख्याताः सन्तीति तथा ठीलायाः साक्षात्खरूपात्मकत्वात्ता अप्यसंख्याता इत्यर्थः । किंच । यथा-**ऽवतारिण्येव सर्वेऽवतारास्तिष्ठ**न्ति तथा दशविधलीलाखेव सर्वा एव संविशन्तीत्यर्थः । तत्र

**या**ल्यासुकृतिकरणत्वेनैव भगवतः सर्वलीलाकरणत्वात्तत्तद्भावपूरकत्वेन भक्तानामभिलपितार्थ-दानकरणत्वेव च तास्तरैव प्रार्थयन्तीति भावः । अथवा । गोचारणादिलीलायामेव सर्वरसा-तुभवकर्तृत्वात्ताद्दग्भक्तमभोरथादिपूर्कत्वेन कुंजान्तरीयरसदातृत्वेन च भावपूर्वककटा-क्षावलोक्सनादिकं यथा भवति तथा रमणं करोतीत्यर्थः । तथा सति बाल्यानुकरणत्वेनैव सर्वाज्ञातलीलाया रसदातृत्वेन तादशानुग्रहं करोतीति पूर्वानुभूतं स्मृत्वेव विश्रयोगकालक्षे-षार्थं लीला मधुरेति तां प्रार्थयन्तीति भावः । यद्वा । नृत्यविशिष्टरासलीलाकरणत्वेन तासां हृदि रसाविभीवत्वादैश्वर्यादिगुणविधायकत्वं, नो चेद्रहुनर्तकीयुक्तो नृत्यविशेषो रास इति लक्षणाऽसुपपत्तः । तस्मादेतदनुरोधित्वेनैव रासकरणं नान्ययेत्यर्थः । तथा सति संयोगवि-शिष्टरसानुभवजनकत्वेन जीवनसंभावनत्वादिति अमरकीटन्यायेन ठीठात्मकाः सत्यस्ता-मेव प्रार्थयन्तीति भावः । अत एव 'रासलीलैकतात्पर्य' इति श्रीमत्प्रभुभिः सर्वोत्तम एवोक्तम् । एवं लीलामाधुर्यं निरूप्य युक्तमाधुर्यं निरूपयन्ति युक्तं मधुरमिति । युक्तं योजनं, तेन भक्तानां तत्तहीलारसानुभवकरणार्थं तत्तत्कियाव्यापारसत्त्वेन यथाऽधिकारप्राप्तानां लीलासमुद्रे योजितवानित्यर्थः । अन्यथाऽक्षरात्मकानन्दमध्यपातित्वेन भक्तानां लीलान्त-राप्रवेश एव न संभवतीति कथं साक्षाद्भजनानन्दव्यतिरेकेण फलानुभव इति तत्प्रार्थयन्तीति भावः । अत एव 'भजनानन्दयोजन' इत्युक्तम् । अथवा । वालठीलायामेव भक्तानां तथा करणाद्यशोदोत्संगलालितः सन् तासामन्तर्भावं ज्ञात्वा भगवान्सर्वकरणसमर्थत्वेन तादश-गोपनरीत्या तदनुकूळकृतिमत्त्वेन च सर्वाभीष्टदातृत्वात्साक्षात्त्वरूपानन्द एव तान् योजयती-त्यर्थः । तथा सति तत्स्वरूपानन्ददानकरणत्वेनैव तत्तद्भाववतीनां जीवनसम्भावना, नान्यथा । केवलशैशवानुकरणत्वेन तादशीनां जीवनं संभवतीति भावः। अत एव 'आत्मानं भूषयां-चक्क'रित्युक्तम् । यद्वा । भगवान्वनविहारादिकमपि कुर्वन् भक्तानां तत्त्रत्संकेतस्थलादिसूच-कुत्वेन तत्तद्रसानुभवकरणार्थं कीडाव्याजेन गोचारणादिकियाञ्चसत्वादेतासां हितकर-णत्वेच तांस्तथेव योजितवानित्यर्थः । तथा सति योजनिकयानुकूलव्यापारकृतिमत्त्वेन सर्वासामभिलाषपूरकत्वात्ताद्दम्माधुर्यविशिष्टयोजनं ताः प्रार्थयन्तीति भावः । अथवा । स्वस्य साक्षाद्भगवत्स्वरूपात्मकत्वेन योजनिक्रयाद्यनुसन्धानेन पूर्वानुभूतलीलानुस्मरणात्ताप-भावजननात्कथमपि तन्निर्वाहार्थं ताद्दरभावविशिष्टं योजनमेव विमावयन्तीति भावः । एवं युक्तमाधुर्यं निरूप्य मुक्तमाधुर्यं निरूपयन्ति **मुक्तं मधुर**मिति । मुक्तं मोचनं, तदपि भक्तानां हितकरणार्थमेव, न त्वन्यथा, नोचेद्विप्रयोगरसः कथं संभविष्यतीति संयोगरसपुष्टीकरणा-र्थमेव त्यागकरणमुचितमित्यर्थः । किंच । न हि मगवांस्तासां त्यक्त्वा गतः ? किन्तु परोक्ष-श्थित एव, तदसुकूलकृतिकरणत्वेन मानादिदोषनिवारकत्वेन च शुद्धभावसम्पादकत्वात्त्वरूपा-नन्ददानकरणत्वाच तथा करोतीत्यर्थः । तथा सति त्यागकरणादिकृतिमत्त्वेन तादशरसोप-छिब्धित्वात्तद्धिकरसाधायकत्वेन जीवनसम्भवत्वात्तास्तथैव प्रार्थयन्तीति सावः । अत एव

भगवता गीतायामित्युक्तम् । 'यत्तद्रे विषमिव परिणामेऽमृतोपम'मित्यत्रापि तथैवोक्तमिति निश्चयादित्यर्थः । अथवा । श्रीमन्नन्दराजस्थान्याश्रयकरणत्वेन मर्यादामार्गीयदोषातिग्रस्त-त्वात्तद्धितकरणत्वेन भक्तिमार्गीयत्वसम्पादनार्थं सर्वथा निरोधकरणार्थमेव च वरुणनीतत्वे तत्रापि मोचितवान् । किंच पुनस्तद्वदेवानुत्रहकरणार्थमेव मर्यादात्रहणस्य दोषावहत्वादिति ज्ञापनाय कश्चिन्महाहिना ग्रस्तत्वेन स्वाश्रयकरणार्थमेव स्वनामोच्चरणमात्रेणैव मोचनं यथा भवति तथैव रक्षितवानित्यर्थः । तथा सति आश्रयानुकूलकृतिकरणत्वेनैव दोषनिवृत्तिर्नान्य-थेति ज्ञात्वा कृष्ण कृष्णेति पूर्वं चरितं स्मारं स्मारं तदाश्रयप्रापकरवेन तदेव प्रार्थयन्तीति भावः । अत एव 'अन्यस्य भजनं तत्र स्वतोगमनमेव चे'त्युक्तमाचार्यवर्यैः । यद्वा । मुक्तमित्यत्र भावे क्रस्तेन रासादिकृतिकरणत्वेन मण्डलीकृतभक्तानां हस्तग्रन्थ्यवलम्बितत्वेन तत्तद्भावानुसारिनृत्यकरणत्वेन च कदाचित् हस्तग्रहणमपि संभवतीति पुनस्तथैव जात इत्यर्थः। तथा सति त्यागकरणरसाधायकत्वेन तादशकटाक्षावलोकनादिभिः कीडाकरणत्वेनाधुना तद्विना स्थातुमशक्यत्वात्कथमपि तदेव माधुर्यविशिष्टं प्रार्थयन्तीत्यर्थः । अथवा । स्वस्य भगवस्स्व-रूपसन्नियोगशिष्टत्वेन तद्भावनिरीक्षणत्वात्तदनुभवेन जीवनसंभावनं नान्यथेति विचार्य विप्र-योगरसानुभवकरणत्वेन तादृग्भाववतीभिः सह तदेव प्रार्थयन्तीति भावः । एवं मुक्तमाधुर्य निरूप्य दृष्टमाधुर्यं निरूपयन्ति दृष्टं मधुरमिति । भगवतो ठीठात्मकत्वात्तद्रसपूरणत्वेन भक्तानामानन्ददानार्थं सांकेतिकभावसूचनार्थं च गोचारणादिसमय एव ताद्दगीक्षणैः प्रणयपूर्वकावलोकनं यथा भवति तथा भगवान् करोतीत्यर्थः । नोचेद्वनविहारादिकं तावत्कि-मर्थं, गोचारणकरणं तु गोपैरिप भविष्यतीति तत्रस्थानामपि स्थावरजंगमानां लीलास्थानां भावपूर्वककटाक्षावलोकनार्थं गमनादिकं करोतीति तद्भावापन्नत्वेन तास्ताहरदर्शनमेव प्रार्थयन्तीति भावः । तथा सति यत्र बाल्यदशायामपि ताद्दर्शनापेक्षत्वं तत्र साक्षाद्र-सात्मकसंयोगदशायां भगवतः किमु वाच्यमिति कैमुतिकन्याय उक्तो भवतीत्यर्थः । अथवा । दिवा वनगतत्वात्सायमागमनसमये ताद्दग्विप्रयोगासहमानतया तद्भावपूर्वकत्वेन तथार्तिव-शात्खिप्रयाणां प्रत्यंगावलोकनादिकं तथैव करोतीत्यर्थः । तथा सित तादरभाववतीनां साक्षात्फलानुभवकर्त्रीणां तद्दर्शनमेव जीवनसम्पादकं नान्यदिखन्यथाभावनसम्पादकं नान्य-दित्यन्यथाभावमुररीकृत्य सर्वास्तथैव प्रार्थयन्तीति भावः। यद्वा । स्वस्य साक्षाद्रसात्मक-स्वरूपत्वेन तत्तदर्शनानुकूळकृतिकरणत्वज्ञानेन तादशसुखोपलन्धित्वाद्विप्रयोगरसाकान्तदे-हत्वेन तादशीभिः सह माधुर्यविशिष्टं तदेव भावयन्तीति भावः । एवं दृष्टमाधुर्यं निरूप्य शिष्टमाधुर्यं निरूपयन्ति शिष्टं मधुरमिति । शिष्टमवशिष्टं, तत्तु सेवैव, यावद्भुमी खचरणां-किता भक्तिर्न स्थाप्यते तावदवशिष्टपुरुषार्थत्वमेव, तस्मात् वृन्दावनप्रवेशकरणत्वेन तन्नेव मक्तिः स्थापितेति भगवदीयानां हृदि भक्तिस्थापनकरणं तु युक्तमेवेत्यर्थः । अत एव 'वैष्ण-वा वनस्पतय'इति श्रुतेः । एवं सति वृन्दाया भक्तिरूपत्वात्तदंगीकारेणैव तत्रस्थानां सर्वेषा-

मप्यंगीकारो भावनीय इति मावः । अथवा । यदि मक्तानां हृदि चरणस्थापनं न कुर्यात्तदा भक्तिराहित्यात् गुणगानादिकमपि ते कयं करिष्यन्तीति विचार्य खस्यावशिष्टपुरुषार्थस्थाप-कत्वेन तथैय कीर्तिवर्णनं कारियत्वा तद्धिद चरणस्थापनेनैव भक्तिः स्थापितेत्यर्थः । अत एव अवशिष्टपुरुषार्थस्थापनार्थमेव 'प्राविशत् गीतकीर्ति'रित्युक्तमाचार्यवर्यैः । यद्वा । स्वस्थ हरित्वोपपादितभक्तानुग्रहकार्यकर्तृत्वेन भक्तवत्सलत्वात्तत्रार्थनायाः पूर्वमेव तत्रापि भूयोद-र्शनमात्रेणावशिष्टपुरुषार्थत्वख्यापनार्थे तद्दुःखहरणं भक्तिस्थापनं च करोतीत्पर्थः । कर्तुमक-र्तुमन्यथाकर्तुसमर्थत्वेनैतद्भावस्य गजराजोद्धतावेव स्पष्टीकृतत्वात्तत एव भावनीयमि-त्यर्थः । तथा सत्येतावनमात्रनिश्चयकरणत्वेनैव भगवानस्माकमपि प्रार्थनाच्यतिरेकेण साहाय्यं भविष्यतीति ज्ञात्वा तादक् शिष्टमेव प्रार्थयन्तीति भावः । अथवा खस्य साक्षाद्भगवत्स्वरू-पसन्नियोगशिष्टत्वात्तत्समानधर्मकरणत्वेन यदि खेनैव दैवजीवानामुद्धतिर्न कियत इति तदा स्वस्थाप्यवशिष्टपुरुषार्थत्वात्तरस्थापनकरणार्थं तदेवानुकूलकृतिकरणत्वेन तदाज्ञया प्राहुर्भू-तत्वेन च तदुपकरणात्ताद्दग्भाववतीभिः सह माधुर्यविशिष्टमेव प्रार्थयन्तीति भावः। अत एव 'दैवी सृष्टिर्व्यर्था च मा स्या'दिति वहाभाष्टके प्रभुभिः स्तुतिः कियत इत्यर्थः । एवं धर्म-विशिष्टमाधुर्यं निरूप्य धर्मिविशिष्टमाधुर्यं निरूपयन्ति मधुराधिपतेरखिलं मधुरमिति । साक्षात्स्वरूपानुभवकरणत्वे प्रमाणप्रयोजनाभावाद्यत्र धर्मधर्मिणोरेकजातीयत्वादिति न्याया-छीठानां भगवद्धर्मात्मकत्वादेव मधुरत्वप्रतीतिस्तत्र तद्धिपतौ किं वाच्यमिति निश्चयेन भगवतो मधुराधिपतेर्यदिखिलमविशष्टं तत्सर्वं मधुरमेवेति प्रार्थनापूर्वकं मधुराधिपतेरिखलं मधुरमित्युक्तम् ।

एवं प्रापंचिकं त्यत्तवा भगवद्धोधसिद्धये । ठीठात्मिकास्तास्ताः सर्वा जाता एव न संशयः ॥१॥ तथैव श्रीमदाचार्याः स्वकीयानां हिताय च । ठीठात्मकं फठं ज्ञात्वा निरोधं साधयन्ति हि ॥२॥

#### गोपा मधुरा गावो मधुरा यष्टिर्मधुरा सृष्टिर्मधुरा। दक्तितं मधुरं फलितं मधुरं मधुराधिपतेरखिलं मधुरम्॥ ८॥

गोपा मधुरा इति । गाः पान्तीति गोपास्तद्रक्षाकरणत्वेन भगवतोपि वछभास्तैः साकं भगवान् कीडतीति, यतः खयमपि गोपाठस्तस्मात्समानक्षीठव्यसनवत्त्वेनैतत्सामाना- धिकरण्यात्परस्परसानुभवजनकत्वेन तादशमण्डलीमध्यस्थित एव सर्वदा वर्तत इत्यर्थः । किंच । वने भोजनादिकमपि तदैव करोति यदा ते सर्वे गोपाठाः खखभोजनपात्रं गृहीत्वा खसन्मुख एव तिष्ठन्तीति तादशप्रीतिजनकत्वेन तथा विठासं करोतीत्यर्थः । तथा शति गीतहास्पकटाक्षाद्यवठोकनादिकरणत्वेन तादशान्तरंगभावस्चकत्वात् भगवतः सुखाधायका इति माधुर्यविशिष्टांस्तान्प्रार्थयन्तीति भावः । अथवा । स्वकीया अन्तरंगा ये गोपाठाः कृष्णादयस्ते भगवदाज्ञया वनकीडायां तदनुकूलकृतिकरणत्वेन यद्यत् कुर्वन्ति तत्युनः सायमागमनानन्तरं गृहगमनव्यतिरेकेण रसवशात् स्वामिनीनामग्रे सर्वे सूचयन्ती-

सर्थः । तेन विप्रयोगजनिततापनिवर्तकत्वेन तद्वचनश्रवणमात्रोपजीवकत्वात्तत्समय एव तान् दृष्ट्वा तथैव प्रार्थयन्तीति मावः। यद्वा। भगवतो विष्रयोगदशायामपि खस्यान्तरंगत्वाद्यत्कि-चित्खास्थ्यकरणार्थमविचार्य त्रियत्वकरणेन स्वामिनीकथितवृत्तान्तप्रार्थनाकरणत्वेन प्रभावपि प्रिया भवन्तीत्यर्थः । तथा सति प्रणयरसावबोधककार्यकर्तृत्वेन भावोद्दीपकत्वात्तादृशोप-कृतिकरणभाववत्त्वेन ताभिस्तथैव प्रार्थितास्त इति भावः । अथवा । क्षाद्रसात्मकसन्नियोगशिष्टत्वेन कृपाकटाक्षादिसूचकत्वेन च खस्याप्यन्तरंगकार्यकर्तृ-त्वात्तित्रयतमकृतिमत्त्वं ज्ञात्वा स्वसंतोषाथायकत्वेन तान् प्रति तथैव प्रार्थयन्तीति भावः। एवं गोपमाधुर्यं निरूप्य गवां माधुर्यं निरूपयन्ति गावो मधुरा इति। गावो लीलात्मिका भगवदनुभावज्ञा वेणुगानश्रवणमात्रेण यत्र तृणादिकं चरन्ति तत्र सर्वं त्यत्तवा भगवन्निकट एव शीघ्रमागत्य मुखावछोकनपूर्वकं यथा भवति तथा कर्णपुटोत्तभितत्वेन मुहु-र्मुहुस्तद्धरामृतपानं सादरपूर्वकं कुर्वन्तीत्यर्थः । किंच, आगमनसमये साक्षान्नादानन्द-प्रविष्टत्वात्तदनुभवेनानन्दभरात् भूमावपि पयःसिश्चनादिकं कुर्वन्त्यः शनैः शनैरागच्छ-न्तीति वा । तथा सति भावपूर्वकागमनकरणखेन साक्षात्स्वरूपानुभवं यथा कुर्वन्ति तथा वयमपि करिष्याम इति ज्ञापनाय तथा प्रार्थयन्तीति भावः । अत एव 'गावश्च कृष्णमुखनिर्गत-वेणुगीते'त्यत्र तथैव निरूपितमाचार्यवर्षैः। अथवा, यत्र यत्र गावः खेच्छ्या पशुजातीयत्वाद-विचार्यत्वेन तृणलोभात्स्वत एव गच्छन्ति तत्र तत्र भगवान् गोपालैः सह कीडां कुर्वन् तदनुगुणत्वेन वने वने चारयन् गच्छतीत्यर्थः । नहि केवछं तद्भविरेकेण कदाचिद्रनगम-नमेव करोतीति भावो ज्ञाप्यते । किंच । कदाचिन्मात्राप्रेषितसख्यानीतभोजनराहित्येन बुसुक्षितः सन् मार्गमध्य एव गोदोहनादिकं कृत्वा तदनुभवज्ञानजन्यत्वेन ता अपि तथैव तिष्ठन्तीति गोपांस्तद्वत्सान्पयः पायथित्वा स्वयमपि पानं करोतीत्यर्थः । तथा सति परस्पर-भावानुकूलकृतिकरणत्वेन पूर्व भगवन्मुखारविन्दोद्गताधरसीधुपानमेताभिः कृतमधुना भगवता कियत इति विशेषानुभवकरणत्वेन ता एताः प्रार्थयन्तीति भावः । यद्वा । खस्य साक्षाद्भगवदास्यरूपत्वात्तद्वभयरसोपयोगित्वेन तत्त्वहीलानुभूतत्वादधुना विप्रयोगरसाभि-निवेशेन खसमानशीलाभिः सह तथैव विभावयन्तीति भावः । एवं गवां माधुर्यं निरूप्य यष्टिमाधुर्यं निरूपयन्ति यष्टिर्मधुरेति । यदा भगवान् गोचारणादिकं करोति तदा वेणुवेत्रव्यतिरेकेण कदापि न गच्छति किन्तु तत्सहित एव तत्तत्कार्यकरणार्थं तदुपयोगस्या-वश्यकत्वात्तद्वेषधारणत्वेनैव वनगमनं करोतीत्यर्थः । किंच । 'यथा राजा तथा प्रजे'ति न्य।यादेतदनुरोधित्वेन सर्वे गोपालास्तदनुकरणत्वेन यष्टिं गृहीत्वा स्वस्वगोधनानि पुरस्कृत्य तथैव भगवता सह गमनं कुर्वन्तीत्यर्थः । तेन करावलंबितयष्टिकाप्रहणेन कदाचित् खखांसे तद्धारणत्वेन च कदाचिदपूर्वेव श्रीभेवेदिति पूर्वानुभूतत्वात् माधुर्यरूपां यष्टिं प्रार्थ-यन्तीति भावः । अथवा । बालस्वभावानुकूलकृतिकरणत्वेन कीडार्थमेव तद्धारणं तेपि

तदर्थमेव धारयन्तीति परस्परं तैः साकं अत्यहं ऋडितीत्यर्थः । तथा सित आत्मरसानुभूत-ळीलादर्शनोद्गमत्वाद्विशेषरसाधायकत्वेन ताः सर्वास्तामेव प्रार्थयन्तीति भावः। यद्वा । स्वस्थ साक्षाद्रसात्मकस्वरूपात्मकत्वात्तत्त्वार्योपकरणत्वेन तत्तद्दुःखानुभूतित्वात् विश्रयोगरसानु-भवकरणार्थं तादृगवस्थापन्नत्वेन कथमपि कालक्षेपार्थं पूर्वानुभूतं सर्वं स्मृत्वा तदेव प्रार्थयन्तीति भावः । एवं यष्टिमाधुर्यं निरूप्य सष्टिमाधुर्यं निरूपयन्ति सृष्टिर्मधुरेति । सृष्टिः लीलास्-ष्टिस्तत्करणं तु भगवतैव संभाव्यते नान्येन तस्मात् ठीठार्थं वजस्थानां सृष्ट्वा स्वरूपानन्ददानार्थं खयमि तत्रैव प्रविश्वतीत्यर्थः । अन्यथा ठीलानां तदात्मकत्वमेव न स्थादतस्तद्व्यतिरेकेण स्वयमपि स्थातुं न शक्यत इति सर्वदा तदंतःपातित्वेन भक्तानां तद्रसानुभवं कारियत्वा स्वयमपि करोतीत्यर्थः । अत एव 'तत्सृष्ट्वा तदेवानुप्राविश'दिति श्रुतिः । अथवा साक्षात्स्वरूपानन्दानुभव-स्तत्रश्यानामेव नान्येषां, कुतो जीवानामसम्भावितत्वात्तदतिरिक्तानां साक्षात्स्पर्शाभावाच तथा न संभवतीत्यर्थः । अन्यथा 'जीवाः खभावतो दुष्टा' इति कथं वदेयुः ? तस्मात् लीलासृष्टि-स्थानामेव साक्षादंगसंगित्वात्तत्स्वरूपानन्दानुभवकरणत्वेन भजनानन्दानुभूत्रसप्राप्तित्वात् तनैव मजनोन्मजनादिकरणत्वेन जलमीनवत् श्विता भवन्तीत्यर्थः। अत एव 'अन्यैव काचित्सा सृष्टिर्विधातुर्व्धतिरेकिणी'ति तथैवोपदिष्टत्वात् । तथा सति भजनानन्दिनभग्नत्वेन भगवद्धीनत्वात्पूर्वोक्तदृष्टांतत्वात्तेनैव न संभवति नान्यथेति भावः । साक्षाद्रसात्मकस्बरूपसन्नियोगशिष्टत्वेन दैवोद्धारप्रयत्नीकृतत्वात्स्वद्वारेणैव तदुपयोगकर-णत्वेन यमुनासेवातः तनुनवत्वादिकरणत्वेन च स्वकीयानां तद्योग्यतानिरूपकत्वेन वा तथैव प्रार्थयन्तीति भावः। एवं सृष्टिमाधुर्यं निरूप्य दिलतमाधुर्यं निरूपयन्ति दिलितं मधुरमिति । दिलतं दलनं, तत् दुष्टदैत्यानां, तदर्थमेव भगवानवतीर्णो जात इति व्रजरक्षाकरणत्वेनैव तत्र श्थितिकरणत्वाद्यदा पूतनादिदैत्यागमनं जातं तदैवानन्तशक्तिमत्त्वेन तन्निराकरणीयत्वाद्वाल्यदशायामतिविस्मयकरणत्वेन भक्तानामभयदानं करोतीत्वर्थः र्किच । गोचारणादिकीडायामपि केश्यादिदुष्टनिवारकत्वेनैव खस्य गोपालत्वं नोचेद्यदि दुष्टदैत्यादिभिर्वनमाक्रमितं स्थात्तदा गावस्तत्र कथं प्राप्ता भविष्यन्तीति सा कीडैव न भवि-ष्यतीति, तत्करणं खावश्यकमिति नामार्थसार्थकत्वेन तथा करोतीत्पर्थः । किंच । कालिन्दीजलपानकरणानन्तरं गोपालास्तद्विमूर्छिता जाताः, गावश्च तथा ऋन्दनं कुर्वन्तीति, तदृदृष्ट्रा भगवान् भक्तवत्सलतया तस्या निर्दोषकरणार्थं सद्य एव जले प्रविश्य दुष्टकालिय-दलनं करोतीत्यर्थः । तथा सति गोरक्षाकरणत्वेन योगबलान्नामसार्थकत्वं खस्मिन्नेव प्रति-फिलतं, नान्ये गोपालास्तथा भवन्तीति तत्र रूढिरेव वक्तव्येति भावः । अथवा । गाः पान्तीति गोपास्तान् ठातीति गोपाठः, पुनस्तद्रक्षाकरणे तथैव नामसार्थकत्वात्तदनेकभयनिवारकत्वेन द्वष्टदलनादिकं स्वयमेव करोतीत्यर्थः । तथा सति पूर्वानुभूतलीलास्मरणमात्रेण विप्रयोगर-साभिनिविष्टत्वात्तद्वद्रक्षाभिलाषकरणत्वेन माधुर्यविशिष्टदलनं प्रार्थयन्तीति भावः । यद्वा ।

श्रीगोवर्धनयागकरणत्वेनान्यसाधनराहित्यात् भक्तानां तथा निरोधकरणत्वेन खशरणाय-द्वानां रक्षामेव करोतीत्वर्थः । तथा सति यथेन्द्रहितकरणार्थमेव तद्द्र्येदछनादिकं करोति तथास्माकमपि हितकरणार्थं मानादिदर्पदलनं करोत्वित्याश्येन दलनमेव प्रार्थयन्तीति भावः । अथवा । खस्य साक्षाद्रसात्मकस्वरूपत्वात्तत्तत्कार्यानुगुणत्वेन ठीठारसजनकत्वाद-वित्रयोगरसातुकूलकव्यापारकृतिमत्त्वेम ताद्दगरसातुभवकरणार्थं ताद्दशीभिः तथैव प्रार्थयन्तीति भावः कटाक्षितः । एवं दिलतमाधुर्य निरूष्य फिलितमाधुर्य निरूप-यन्ति फल्टिसं मधुरमिति। भगवान्मधुर एव भक्तानां हृदि प्रतिफल्टित इति भक्तानु-कूलकृतिकरणत्वेन सदानन्द्रवाचकत्वात् कृष्ण इति फलात्मकनामत्वेन तत्फलसम्पादनार्थ-मेव श्रीमन्नन्दराजभवने प्रादुर्भूतो जात इत्यर्थः। किंच। भक्तानां हीलामध्यपातित्वेन तत्सहितलीलासामग्रीः पूर्वं विधाय क्रीडास्थानत्वात् तत्करणार्थं श्रीमद्रोक्कल एव पश्चात्स्वयं प्रादुरासीदित्यर्थः । किंच । छीठानां स्वरूपात्मकत्वात्स्वरूपस्य तदात्मकत्वादित्यन्योन्या-श्रयत्वेनैव श्रितिकरणत्वाद्भक्तानां तन्मध्यपातित्वेन च तदाश्रयाधीनत्वादिप खस्य ठीळा-करणमुचितमिति तद्रपेण फलितमित्यर्थः । तथा सति भक्तानां फलसम्पादकत्वेम तद्रपत्वे-नैव प्रादुर्भृतत्वात्सर्वदा तदनुभवकरणत्वेन रसाधायकत्वात् तास्तथैव प्रार्थयन्तीति भावः । अथवा । प्रादुर्भावानन्तरमपि स्वामिनीनां भावपूर्वककटाक्षावलोकनादिभिः कृत्वैव स्वरूपपो-षणं नान्यथेति तद्भावात्मकत्वेनैव स्थितिकरणत्वात्प्रतिक्षणपोषणत्वेन वृद्धौ सत्यां तत्रैव फिलितमित्यर्थः । तथा सति परस्परसमानाधिकरणत्वेन तद्भावानुरूपफलीकरणत्वेन च तत्पूर्वानुभूतत्वात्त्वक्षतिरेकेण स्थातुभशक्यत्वाचाधुना तदनुभवकरणार्थं फलितभेवैताः प्रार्थयन्तीति भावः। यद्वा, उद्घद्धशृंगाररसात्मकदशायामपि वेणुकूजनत्वेन नादामृतस्य स्वामिनीनां हृदये प्रविष्टत्वात्तदनुभूतत्वेन तथा स्वरूपाभिज्ञत्वेन तद्रसपानकरणत्वेन च मुखावलोकनं कुर्वन्तीत्यर्थः । किंच । अन्यासिक्तिनिराकर्तृत्वेन स्वसमानशीलानां संबोध्य यदनुभूतं स्वरूपं तदेव विज्ञापयन्तीत्यर्थः । तथा सति स्वभाग्याऽभिलाषपूर्वकांकुरितत्वेन **ख**खभावसिञ्चनकरणत्वेनापि कमवशात्पुष्पानुभवकरणानन्तरं फलत्वेनेदमेव प्रतिफलितमिति भावः । अत एव 'अक्षण्वतां फलमिदं न परं विदाम' इति खप्रियाभिस्तथैवोक्तमित्यभिप्राय-ज्ञापकत्वेन पूर्वानुभूतत्वादेतास्तयैव प्रार्थयन्तीति भावः । यद्वा, स्वस्य साक्षाद्रसात्मक-स्बरूपसन्नियोगशिष्टत्वेन तत्फलानुभूतत्वात् प्रतिक्षणं तत्तत्स्मरणकर्तृत्वेन विप्रयोगरसा-विभीवित्वात्स्वयमपि ताद्दग्भाववतीभिः सह ठीठाविशिष्टं फिलतमेव प्रार्थयन्तीति मावः । अत एव 'ठीठाभिः फिठतं मजे वजवनीशृंगारकल्पद्वम'मिति प्रसुभिस्तथैवो-क्तम् । एवमुपकमोपसंहारपूर्वकं धर्मविशिष्टमाधुर्यं निरूप्य धर्मिविशिष्टमाधुर्यं निरूपयन्ति मधुराधिपतेरखिलं मधुरमिति । सर्वदा तनमध्यपातित्वेन ठीलात्मकत्वाद्यत्राभेदकर-णत्वेन श्वितिस्तत्र यनमध्ये पातितस्तद्वहणेन गृह्यत इतिन्यायाद्धर्माणां माधुर्यनिरूपणत्वे

र्कि बाच्यमिति तद्धिपतेर्भगवतो मधुराधिपतेर्यद्खिलं लीलात्मकं तत्सर्वं मधुरमेवेत्यर्थः । स्था सित तद्रसास्वादपूर्वकं यथा भवति तथा विप्रयोगानुभावं तत्तन्माधुर्यं निरूपणात्मकं सर्वदा विभावयन्तीति भावः ।

इति श्रीवह्नभाचार्यकृपया प्रकटीकृतम् ।
एतन्निगृद्धमाधुर्यं मधुराष्ट्रकसंज्ञकम् ॥ १ ॥
विव्ठहाधीशचरणाश्रयणात्सर्वदा मया ।
भावात्मकं हि माधुर्यं प्रत्यहं चानुभूयते ॥ २ ॥
तदीयानां हितार्थाय निश्चित्यैवं निरूपितम् ।
पश्यन्तु सर्वथा विज्ञा न तु तद्भावविच्युताः ॥ ३ ॥
श्रीवह्नभाधीशपदाम्बुजातात्सङ्गातभक्तया विशदीकृतं यत् ।
तदेव माधुर्यमिहाद्भुतं वे मधुव्रतानां मधुराकृतीनाम् ॥ ४ ॥
॥ इति श्रीवर्ह्णभविरचिता मधुराष्ट्रकविवृतिः सम्पूर्णा ॥

<sup>9.</sup> इयं टीका श्रीहरिरायाणामिति केचिद्वदन्ति, तक्षेव युक्तमिति प्रतिभाति । श्रीहरिरायकृता अस्यैष मधुराष्टकटीकां मत्सिक्षधौ वर्तते यतः । श्रीहरिरायकृतटीका तु श्रीमत्प्रभुचरणकृतमधुराष्टकविवृते विकृतिः, इयं दु खतंत्रटीका वर्तते । अस्या भाषासाम्य श्रीगोकुलनायप्रकटितसर्वोत्तमस्तोत्र 'बडी' टीक- सासद बहु वर्तते, अत एव इयं टीका श्रीवल्लभकृतेति कर्ण्यते ।

#### श्रीकृष्णाय नमः।

श्रीगोपीजनवस्त्रभाय नमः।

श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

## मधुराष्ट्रकम्।

### श्रीरघुनाथकृतविवरणसमेतम्।

यन्नामरूपमधिकं माधुर्यैकनिधीकृतम् । तं नत्वा तन्मधुगिरं गायामि मधुराष्टकम् ॥ १ ॥

स्वरूपमात्रैकनिष्ठात्यन्तरङ्गभक्तानां स्वानुभवैकवेद्यं सपरिकरं स्वरूपमाधुर्यमधरादि-प्रत्यङ्गगतमनुस्मृत्य विशिष्यावर्णनीयं पुनः पुनरनुभवार्थमनुवादपूर्वकं प्रार्थयन्त इवाहुः अधरं मधुरमिति।

अधरं मधुरं वदनं मधुरं नयनं मधुरं हसितं मधुरम्। हृदयं मधुरं गमनं मधुरं मधुराधिपतेरिखलं मधुरम्॥१॥

अत्र मधुरपदं सर्वत्र सर्वेन्द्रियाखाद्यं रूपं रुक्षयत्यधरादीनां, तेन दर्शनस्पर्शनपानचुम्बनदंशादिष्ठ प्रार्थनीयं ममास्तु इत्यर्थः सम्पन्नो भवति । मधुरस्मिन्नस्तीति मधुरम् ।
'ऊषमुषिमुष्कमधो र' इति रः, धरणं धर इति व्युत्पत्त्या धृ धारण इति धातो रूपम् । अच्प्रत्ययान्तमप्प्रत्ययान्तं वा । तेन यस्मिन् दृष्टे न धरो धैर्यादिधारणं यस्मादिति अधरम् । ठीठावसरिवशेषसम्बन्धि ज्ञेयम् । यथा ठोके शर्करादिमाधुर्यमाखाद्य मधुरमित्येव ब्र्ते, न त्वनुभवनमिष्, अशक्यत्वादेवमत्रापीति भावः । वदनं मधुरमिति ।
पूर्वोक्तदर्शनादिकियाविषयत्वप्रार्थनिमदं वचनम् । नयनं मधुरमिति । जात्यिनप्रायेण रसैक्येन वोभयोरेकवचनम् । अत्र यथोचितिकयाविषयत्वमेव, न तु यावत्पूर्वोक्तविषयत्वम् । हसितं भावोद्दीपनमुन्मादकं च । तच नयनमुखोभयसाधारणं ज्ञेयम् ।
हृद्रयं श्रियेकरमणं वक्षःश्चरुं, तचाठिङ्गनाठङ्करणादिषु, विविधभावविशिष्टं मनो वा
हृद्दयं श्रेयम् । गमनं गोचारणचौर्याद्यर्थं निकुङ्गगृहं गन्तुं मानापनोदनाद्यर्थं च ज्ञेयम् ।
'रसो व सः' इति श्रुतेर्मधुररसात्मकखरूपसाखिरुं सर्वं यद् वक्तुमशक्यम्, अर्वांच्यं
गुद्धं वा । यद्धां, अखिरुमन्यूनं पूर्णरसिमिति यावत् तादशिमत्यर्थः । अन्यत्रापि 'यदात् विभू-

१ अन्ययमिति पाठः ।

तिमत् सत्त्व'मिति वाक्यात् तत्सम्बन्धाधीनमेव सर्वेषां माधुर्यम् । अतो मधुराधिपतेरिति पाठः प्रकरणानुरोधादपि युक्ततमः । मथुराधिपतेरित्यपि कचित् पाठः ॥ १ ॥

वचनं मधुरं चरितं मधुरं वसनं मधुरं विलतं मधुरम्। चिलतं मधुरं अभितं मधुरं मधुराधिपतेरिवलं मधुरम्॥ २॥

वचनं मधुरमिति । बालकीडायामन्यक्तमधुरमस्पृष्टोचारणात् स्खलद्गीष्ट्वाद्वा । बाल्योक्तस्कालीनं सार्वदिकमि क्रेयम् । चिरतं चेष्टितं चालचिरतं सकलचिरतं वा । चौर्येण दिधनवनीतादिभक्षणं वा । चसनं पीताम्बरं, कञ्चकोष्णीषाद्याच्छादनं, नीपनिकुञ्जादि-स्थितिर्वा । विलतं वेष्टनं, भावे क्तः । क्रीडायां वजवधूनां दिधदुग्धजलाद्याहरणमागरोधन-मिल्थंः । रासमण्डले अन्यदा कदाचित् लीलावसरे ताभिर्विलितं रूपं वा । अस्मिन् पक्षे कर्मणि क्तः । भावेपि क्रेयम् । केषाञ्चित् भक्तानामवस्थाविशेषमाज्ञाय तदर्थमक-स्मात् सखीनमुक्तवेव यद्भमनं तचिलतमुज्यते । भावे क्तः । पूर्वोक्तगमनाद्भेदकमि-दमेव । अमणं वियोगकालीनेतस्ततोऽनवस्थया गितः । यथा श्रीगीतगोविन्दे 'हरि हरि हतादरतये' इत्यादौ । 'तव विरहे वनमाली'त्यपि । अथवा गवादीनांमन्वेषणार्थं श्रतिगोष्टं गमनम् । अथवा प्रयोजककर्तृत्वविवक्षयाणिजन्तत्वेनान्येषां लोकवेदव्यवहारे चित्तविक्षेन्यकरणं तदर्थमिप, अरण्यादिगमनं वा । मधुराधिपत्तिरिति पूर्ववत् ॥ २ ॥

वेणुर्मधुरो रेणुर्मधुरः पाणिर्मधुरः पादौ मधुरौ । वृत्यं मधुरं सख्यं मधुरं मधुराधिपतेरिखलं मधुरम् ॥ ३ ॥

वेणुरिति । अधरस्वापूरितो ब्राह्मानो हस्तस्थितो वा, सैक्केतस्थितभक्ताह्वानकरो वा । सायं गोपुरःसरं व्रजप्रवेशसमये अलकव्यासगोरजांसि रेणुरित्युच्यते । तेन तल्लक्षित-क्केन्तलानामपि ज्ञेयम् । यद्वा 'धन्या अहो अमी आल्य' इत्याद्यक्तश्ररणकमलप्राग एव रेणुः । पाणिशिप्तकीह्याम् । 'तासामितिविहारेणे'त्याद्यक्तभक्तास्यमार्जनगोप्रष्ठप्रोञ्छनगोदोहना-विषु वा । पादौ भक्तहृदयदेशस्थापनवन्दननर्तनादिषु । वृत्यं नाट्यं रासे वृन्दावने श्री-वोक्कादौ नवनीतभक्षणातुरतायां च । सक्यं समानशीलव्यसनत्वम् । तचौर्यादौ ज्ञेयम् । मधुराधिपतेरिति पूर्ववत् ॥ ३ ॥

गीतं मधुरं पीतं मधुरं सुक्तं मधुरं सुप्तं यधुरम् । रूपं मधुरं तिलकं मधुरं मधुराधिपतेरखलं मधुरम् ॥ ४॥

गीतं गानं वक्कतं भक्तविषयकं, भक्तकृतं तद्विषयकं वा। पीतं पानमधरादी-नाष् । गोष्ठे गोपैः सह श्रीरपानं वा। वश्चगतं पिशक्कत्वं वा। श्रुक्तं भोजनं यशोदान-न्दगोप्पादिकारितम् । निमित्रितस्य गोपश्चीभिः तद्वृहे वा। भोजनावशिष्टं वा।

९ अन्वेषणव्याजेनेतिपाठः । २ चित्तविक्षेपकरणमिति पाठः । ३ सङ्केतिद्रेति पाठः । ४ क्रुन्तल्यपीति पाठः । ५ भुकेति च पाठः । ६ रतीति व∓पाठः । ७ पुच्छेति पाठः । ८ न्यासेति पाठः । ९ भोजनादिक्षिष्टे वेति मोजनाविशिष्टं च पाठः ।

श्रीगोवर्षनोद्धरणेन अनन्यगतिकभक्तरक्षणं वा । सुसं शयनं निकुक्षे किसलयकुसुमा-दिरचितरौयायाम् । कण्ठाश्चेषणादिप्रकारिवशिष्टं वा । रूपमादर्शादिप्रतिविम्बितम् । उरेसि कुरङ्गमदादिलिखितं चित्रितं वा । तिलकं ललाटे कस्तूरीचन्दनादिरचितं मुक्तारलादिमयं वा । दर्शनीयं गोपिकागीतोक्तं 'दर्शनीयतिलको वनमाले'त्यादिना । मधुरेति पूर्ववत् ॥ ४॥

करणं मधुरं रमणं मधुरं तरणं मधुरं हरणं मधुरम् । विमतं मधुरं शिमतं मधुरं मधुराधिपतेरिक्छं मधुरम् ॥ ५॥

करणं कृतिः स्वीकार इत्यर्थः । रमणं रितः बालकीडा वा । तरणं प्रवनं यमुनाजले व्रजस्त्रीभिः सह, नौकया पारावारगमनकीडायां वा । हरणं व्रतच्यांयां व्रजकुमारीणां वाससाम्, रुक्मिणीपारिजातादीनां वा । विमतं अन्तःस्थितभावोद्धिरणं चितिताम्बूलादिदानम् । शमितं शमनकरणं भक्ततापादीनां, दावाग्रेरासुरधमादीनां वा । मधुरेति पूर्ववत् ॥ ५॥

गुञ्जा मधुरा माला मधुरा यमुना मधुरा वीची मधुरा । सलिलं मधुरं कमलं मधुरं मधुराधिपतेरखिलं मधुरम् ॥ ६॥

गुञ्जापलानि भूषणादिषु । माला बनमाला गुञ्जाया वा । यमुना विद्वारावसरे । वीचयो जलोत्क्षेपणकीडायां कमलादिभिर्वा । सलिलं निदावकीडाश्रमेण कालिन्दी-जलपाने । कमलं परस्परं प्रीतिप्रहारलीलायाम् , अलङ्करणादिषु वा ॥ ६ ॥

गोपी मधुरा लीला मधुरा युक्तं मधुरं मुक्तं मधुरम्। हष्टं मधुरं शिष्टं मधुरं मधुरं मधुरं मधुरं सिपतेरखिलं मधुरम्॥ ७॥

गोपी जात्यिमित्रायेण गोप्य इति ज्ञेयम् । सर्वत्रैय तासामेवंविधत्वम् । लीला भावपूर्वकदिधमन्थने वाहुकिटिनितम्बस्तनालङ्कारादिचाञ्चल्यकृतिः, तत्सम्बन्धिरासादयो वा । युक्तं योजनमङ्गप्रसङ्गानां रहिस । यद्वा, युक्तं समाध्यवस्थानां 'पूर्वं यत्र समं त्वये'-त्याद्यक्तप्रकारेण । अथवा, युक्तं गोदोहनावसरे वत्सयोजनं गोपादयोः । सुक्तं मोचनम्, पूर्वोक्तवत्सादीनाम् । नीवीकश्चक्यादीनां वा । गाढमालिङ्ग्य सीत्कारपूर्वकं सन्तस्मक्तानां तापं नाशियत्वा मोचनं, तिक्तयात इति वा । दृष्टं साकृतेक्षणम् । भगवतो भक्तानां च परस्परं प्रत्येकं च । शिष्टं शासनं चौर्येण नवनीताद्याहरणाय यावदहं यथेष्टमैदि तावत् कोपि आयाति चेत् शीघं मद्यं निवेदय यथा पलाय्य गच्छामि धर्तुं न शक्तोति न वदिष्यसि चेत् प्रहरिष्यामि चौर्योहतं अद्यं न प्रयच्छामि इत्येवं विभीविकापूर्वकं एवंविध-माज्ञापनं गोपबालकेषु । यद्वा, 'गोप्यो गोरसविक्तयार्थमिखला' इत्याद्युक्तदानप्रसङ्गेन धर्षणाङ्गापनम् ॥ ७ ॥

१ रहसीति पाठः । २ लत्तोरक्षेपणेति पाठः । ३ अशितेति पाठः ।

#### गोपा मधुरा गावो मधुरा यष्टिर्मधुरा सृष्टिर्मधुरा। दक्षितं मधुरं फलितं मधुरं मधुराधिपेरखिलं मधुरम्।। ८॥

गोपा गवाह्वानादिषु । गावो हुङ्कारपूर्वकं भगवत्समीपं अन्योन्योपमदेन धागच्छन्त्यः दुद्यमाना वा । वेणुनादं श्रुत्वा संवेद्यांनिमिषद्दिभार्निरीक्ष्यन्त्यो वा । सृष्टि-र्वत्सवत्सतरीप्रसवबाहुल्यम् । यष्टिरुत्यथगतिनिवारणे पश्चनाम् । दानप्रसङ्गे तासां निवारणे द्धिकलशिकाभेदने वा । कदम्बमूले चरणावष्टम्भनेन स्थितौ वा । द्लितं विशारणं विकास इति यावत् । तन्मुखनयनादीनाम् । दैलदलनं वा, कामोपमदी वा । फलितं आविर्भावः, मक्तानामपेक्षितैकान्तस्थले चित्ताभिज्ञत्या प्राक्त्यम् । मधुरेति पूर्ववत् ॥ ८॥

मधुराष्ट्रकमाधुर्यमवधार्य सुधाधनम् । निर्धनो धनितां याति न याति निधनं कचित् ॥१॥

#### इति श्रीमद्वल्लभनन्दनचरणैकदारणरघुनाथकृतौ मधुराष्ट्रक-विवरणं सम्पूर्णम् ।

१ संवैष्ट्येति पाठः । २ सुधाधरमिति पाठः । ३ निगमतरोः प्रतिशासं मृगितं परितः परं ब्रह्म । सिष्टितमिदानीमङ्के गोकुलपङ्केष्हाक्षीणाम् ॥ १ ॥ इसिकम् ।

#### मधुराष्टकतात्पर्यम् । श्रीकृष्णाय नमः ।

खरूपं गुणास्तु भगवद्धर्माः खरूपोत्कर्षहेतवः । ते परोक्षे हि गीयन्ते खारूयहेतुतयातमनः ॥ २ ॥ खरूपं तु तदानन्दः प्रत्येकावयवैस्तथा । तत्तहीलाश्रयत्वेन माधुर्येण विभाव्यते ॥ ३ ॥ निरूप्यते समानेषु यदा स्थातुं न शक्यते । तदा तेनैव रूपेण विरहे तापसंयुतैः ॥ ४ ॥ निरूपणं रससात्र माधुर्येणैव जायते । तसानुभववेचत्वाच्च रूपेण कथचन ॥ ५ ॥ अतः संभूय ताः सर्वाः खानुभूतरसात्मकम् । वियोगभावैः खं भावं वर्णयन्ति हरिं तथा ॥६॥ तत्तछीलान्तरङ्गस्याः स्मृत्वा स्मृत्वा तदंगकम् । अतो माधुर्यरूपेण रूपयन्ति परस्परम् ॥ ७ ॥ एकाघरं तथैवान्या वदनं नयनं परा । एवमग्रेऽपि विद्येयं संपूर्णे मधुराष्टके ॥ ८ ॥ एतदेवास्वदाचार्यरतिग्रुप्तं निरूपितम् । तद्भावभावनं सिष्येदेतद्ग्रन्थार्थमावनात् ॥ ९ ॥ सद्भोघोऽपि निजाचार्यकृपया प्रभुकारितः । ताहरीक्षीपतो वापि भवेनैवान्यथा कचित् ॥ १० ॥ सद्भोघोऽपि निजाचार्यकृपया प्रभुकारितः । ताहरीक्षीपतो वापि भवेनैवान्यथा कचित् ॥ १० ॥

इति श्रीहरिदासविरचितं मधुराष्टकतात्पर्यं समाप्तम् ।

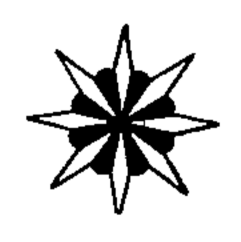
#### परिशिष्टम्

## श्रीमद्-वल्लभाचार्य-महाप्रभूपदिष्टा

# शिक्षासभित्रयश्लोकी



गोस्वामि-श्रीद्वारिकेशकृत-संस्कृत्टीकोपेता



#### उदाहार

श्रीमदाचार्यचरण संन्यस्त लइ काशी पद्यार्या, त्यां श्रीगोपीनाथजी श्रीगुंसाइजी सकुटुंब ससेवक दर्शनार्थ पद्यार्था. दण्डवत् करी विनिति करी के अमारुं शूं कर्तव्य?

श्रीमदाचार्यचरणे सार्धत्नयश्लोकमां ज स्वपुत्नोने शिक्षा कही, अपुर्व शिक्षारत्नों अप्या. स्ववंशमां आ चार बहिर्मुखतानां लक्षणो प्रवेश न करे अने आ उपदेश तद्द्वारा सेवकोमां प्रसरे ए हेतुथी आ सार्धत्नयश्लोकी उपदेशी अने प्रभुए तेमां प्रकट थइ साक्षी पुरी.

(१) बहिर्मुख थवामां मुख्य चार कारणो छे, अन्याश्रय, असमिप्तवस्तुभोग, असदालाप, दुःसंग. आ चारथी अवश्य सावधान रहेवुं, जो आ चार पैकी एक पण थइ जाय तो वहिर्मुख थइ जवाय. बहिर्मुख करेली सेवा प्रभु ना ज स्वीकारे. एटलेथी पण ना अटके, वहिर्मुखने कालप्रवाह भक्षण करी जाय, माटे आ चारथी दूर रहेवुं. प्रभुसन्मुखे हंमेशां रहेवु आ एक शिक्षा थई. (२) प्रभुमां लौकिकभाव न करवो (३) प्रभुमां अस्मद्भावित अलौकिक भाव ज राखवो, ते ज भाव प्रभुप्रसन्न करवामां उपयुक्त छे. (४) सर्वथा सर्वभावथी सेवा करवी. आ चार शिक्षा सार्धत्रयश्लोकीथी उपदेशी. प्रभुए तेज समये प्रकट थइ दोढ श्लोक उपदेश्यो. आ दोढ श्लोकमां पुष्टिमार्गीय स्वरूप आंक्यु, ब्रह्मास्त्रचातकन्याये जो श्रीगोपीजनवल्लभमां विश्वास होय तो जरुर कृतार्थं करी दे. विश्वास ज मुख्य साधन छे. जो साधनवल त्यजी विश्वासनुं ज अवलंवन करे तो शरणादिथी आरंभी स्वाश्रयदानपर्यंत सर्व फल प्रभुज सिद्ध करी दे.

दोलोत्सव, सं. १९७८. रास्त्री चिमनसास, शास्त्री हरिकृष्ण.

#### ॥ श्रीकृष्णाय नमः ॥

# श्रीशिक्षापद्यानि

## श्रीद्वारिकेशकुतटीकया समलङ्कृतानि



#### श्रीमद्बल्लभणदाब्जद्वयं हृदि सुशीतलम् । निधाय शिक्षापद्यानि विवरिष्ये यथामति ॥१॥

अत्रैवमाख्यायिका । कदाचित् श्रीमदाचार्यचरणैरडेलग्रामे वसद्भिग्गवदाज्ञात्वयानन्तरं '\*यदा कर्मविपाकेशु लोकेषु निरयात्ममु । विरागो जायते सम्यङ् न्यस्ताग्निः प्रवजेत्ततं इत्याद्येकादशस्कन्धोक्तप्रकारेण
सकलश्चास्त्राविरोधिंतिदण्डसंन्यासः कर्तु विचारितः । तत्र च भायांज्ञापेक्षिता । ततश्च मृहुर्याचनेपि भार्यादिभिराज्ञाया अदाने शीघ्रं स्वपणंशालाज्वालनं कृतम् । तदाग्न्युपद्रवं दृष्ट्वा निर्गच्छतं शिघ्रं निर्गच्छतेति उक्ते
करककोपीनो गृहीत्वा निर्गताः संवत् १५८७ ज्येष्ठकृष्णदशम्याम् ।
ततोग्निरपि शान्तः । ततो यथाविधि संन्यासं गृहित्वा अडेलग्रामात् काश्यामागताः । पुर्वज्ञाद्वयस्य देहदेशपरित्यागौ पाक्षिक दोषपरिहारेण कर्तुं
मासमात्रमनशनं कृतवन्तः दिनाष्टकं मौनवतञ्च । तदा श्रीगोपीनाथाः
श्रीमत्प्रभुचरणाश्च ससेवकाः सकुटुम्बाः श्रीमदचार्यचरणान् दृष्ट्वास्माभिः
किं कर्तव्यमिति प्रार्थितवन्तः । तदा भाषणस्य त्यक्तत्वात् श्लोकत्रयं
सार्धं लिखित्वा श्रीमत्प्रभुचरणेभ्यो दत्तवन्तः । तदत्र सार्धपद्यत्यं
शिक्षासार्धत्रयश्लोकीति ख्यातं तद्वयाकरोमि ।

**<sup>≠</sup>९**१–९८–९. १ विधिना. पाठ:

तथा हि। अथ श्रीमदाचार्यचरणाः श्रीमत्त्रभुचरणानुद्दिश्य स्वकीयं निगूढं सिद्धान्तं निजजनान् शिक्षयितुमुपदिशन्ति यदा बहिरिति।

> यदा बहिर्मुखा यूयं भविष्यथ कथञ्चन । तदा कालप्रवाहस्था देहचित्तादयोप्युत ॥ १ ॥ सर्वथा भक्षयिष्यन्ति युष्मानिति मतिर्मम ॥

अस्मिन्मार्गे बाहिर्मुख्यं मुख्यो दोषः। तच्चानेकधा भवति, परं तत्त कारणचतुष्टयं मुख्यम् । अन्याश्रयासमपितवस्तुभोगासदालापासत्सङ्क्ष्पम् । तदेतत्सर्वं हृदि कृत्वाहुः कथञ्चनेति । केनापि प्रकारेण यदा यूयं भगवतो बहिर्मुखा भविष्यय तदा कालप्रवाहस्या देहिचित्तादयोप्यृत युष्मान् सर्वया भक्षिय्ययत्त, मे मितिरित्येवे त्यन्वयः। यदा यस्मिन्काले, तेन सदा भगवत्साम्मुख्येन स्थात-व्यमिति शिक्षा कृता । अन्यथात्वे बाधकमाहुस्तदेति । तस्मिन्नेवसमये युष्मानं देहिचित्तादयो \*भगवच्चरणामृतचरणरेणुसंपादिता अपि कालप्रवाहस्था भविष्यन्ति । उतेति वितर्कयामहे । अतोपि विशेषबाधकमाहुः सर्वथेति । सर्वेः प्रकार्रयुष्मान् भक्षिय्यन्ति स्वान्तः पातियष्यन्ति, युष्मान् भगवदीयानपि जीवान् कालप्रवाहस्थान् करिष्यन्ति । इदं महद्वाधकम् । अत स्वमति प्रमाणत्वेनाहुरिति मितिर्मनेति । ननु सेवा तु क्रियत एव तयेव सर्वं सेत्स्यति कि बाहिर्मुख्येनेत्याशङ्क्य प्रमेयमाहुनं लौिककः प्रभूरिति ।

न लौकिकः प्रभुः कृष्णो मनुते नैव लौकिकम् ॥ २ ॥ भावस्तव्राप्यस्मदीयः सर्वस्वश्वेहिकस्य सः ।

कृष्णः फलात्मा प्रभुः सर्वकरणसमर्थो लौकिको न भवति,

**भगवञ्चरणरेणुसंपादिता इतिपाठः** 

अतो लौकिकं वाहिर्मुख्येन कृतं सेवनं न मनुते। न तस्य बहिर्मुखजन-कृतसेवापेक्षास्ति। ननु भावसहितसेवापेक्षा तु भविष्यतीत्याशङ्क्य साधनमाहुर्भावस्तवेति। तत्नापीति भावयुतसेवायामपि। अस्मदीयः अस्मद्भावित एव भावो भगवत्प्रसादस्य साधनमलौकिकत्वात्। स भावः कीदृशो भविष्यतीत्याशङ्क्र्य स्वकीयं भावमाहुः सर्वस्व इति। \* ईश्वरस्य सर्वस्वम्। चकारेण सर्वपरमपि। ऐहिक इति इह लोके भवः पदार्थः। चकारेण पारलौकिकः स प्रभुरिति।

> परलोकश्च तेनायं सर्वभावेन सर्वथा ॥ ३ ॥ सेव्यः स एव गोपीशो विधास्यत्यखिलं हि नः ॥ ३३ ॥

> > इति श्रीमदाचार्योक्तशिक्षापद्यानि.

परलोकः स्वर्गादिः । चकारेणायं लोकस्तेन भगवतेव नान्येन ।
एतावत्युक्ते भगवानाविर्भूतस्तदा भगवन्तं प्रदर्श्यं सेवाफलरूपमाहुरयमिति, परदृश्यमानो भगवान् स एव गोपीशः, यो गोपीनां
मदमानयोर्जातयोस्तिरोभूय गोपीस्तनः कृतवान् । दैन्याविष्कारे
आविर्भूय गोपीनामीशः पालको जातः । अतः सर्वथा सर्वेः प्रकारेः
'श्रद्धऽमृतकथायां म 'इति सन्दर्भोक्तेन सर्वभावेन पतिपुतादिभावेन सर्वेषामिन्द्रियाणां भावेन कियया निरोधलक्षणोक्तया वा सेव्यः, कायवाङ्मनोभिर्भजनीयः । एवं कियमाणे नोऽस्माकं सर्वथा प्रपन्नानां स एव
गोपीशः अखिलं शरणादारभ्य स्वाश्रयसम्पाद्नपर्यन्तं विधास्यित
करिष्यित । एवञ्चात्र वाहिर्मुख्यं कदापि न कर्तव्यं, सदा भगवत्साममुख्येन स्थातव्यमित्येका शिक्षा । प्रभौ लौकिकभाव न कर्तव्य
इत्यपरा । भावोप्यस्मत्संबन्धी विधेय इत्यन्या । सर्वथा सर्वभावेन
सेव्य इतीतरा । इति शिक्षाचतुष्टयं सिद्धम् । एवं श्रीमदाचार्यचरणाः
श्रीमत्प्रभुचरणेभ्यः शिक्षापत्रं दत्त्वा 'तृतीयोऽलोकगोचर ' इति तृतीयाज्ञां

<sup>\*</sup>सर्वं स्वस्य (आत्मनः.)

साधियतुमाषाढशुक्लिद्वितीयायां तृतीयायुक्तायामासुराणां व्यामोहाय गङ्गाप्रवेशं कृतवन्तः। तदा सर्वेस्तव्रत्यैरप्यिग्निपुञ्जो जलान्निष्कम्य विहायसा गच्छन् स दृष्ट इति किल श्रूयते।

> सार्धश्लोकत्रयो शिक्षा श्रीमदाचार्यनिर्मिता। द्वारिकेशेन विवृता श्रीमद्गोस्वामितुष्टये॥ १॥

इति श्रीमद्वरुलभाचार्यचरणरेणुधनिना श्रीमद्गोस्वामिद्वारिकेश्वरेण विरचिता शिक्षापद्यटीका संपूर्णाभवत्।

